


í  ♦ " ■  - r

■í. .̂7

i











R E

Str.

Przedmowa ................................................................................................ 7

Zamiast wstępu: Świętochowski — Z pamiętnika ....................... 13

Rozdział I — Filozofia pozytywina, kult wiedzy i nauki.

F, Krupiński — Filozofia pozytywna . ................................... 23
J. Ochorowicz — Wstęp i pogląd ogólny na filozofię po­

zytywną ............................................................................................ 33
A) Wstęp od Redakcji — Filozofia i nasze dziennikarstwo 42
B) J. Ochorowicz — W kwestii metody ................................. 43
Autor nieznany — Czy to tylko moda!? . . ....................  51

Rozdział II — O nową literaturę.

A. Wiślicki — Groch o ścianę ...................................................  59
P.i Chmielowski — Utylitaryzm w liteiaturze .....................  66
E. Orzeszkowa — Listy o literaturze , ................................... 79
F. ^Krupiński — Romantyzm i jego skutki .....................  87

Rozdział III — W  walce o postęp.

A. Świętochowski — My i wy ..................................................... 103
A. Dygasiński — My i nasze sztandary ............................... 110

Rozdział IV — Ideały równości i tolerancji.

Autor nieznany — Tolerancja przekonań ........................... 121
E. Orzeszkowa — O Żydach i kwestii żydowskiej..............  128
A. Świętochowski — Równouprawnienie wyznań i płci . .  141
A. Świętochowski — O wyższym ukształceniu k o b iet___  150
E. Orzeszkowa — Kilka słów o kobietach............................... 155



Rozdział V — Praca od podstaw i praca organiczna.

A. Świętochow’ski — Praca u podstaw ................................... 163
E. Orzeszkowa — O jedinej z napilniejszych potrzeb

społeczeństwa naszego ...............................................................  173
Autor nieznany — Nasz przemysł odnośnie do miejsco­

wych warunków...........................................................................  180
B. Prus — Wieża paryska .......... ...............................................  186

Rozdział VI — Patriotyzm i polityka.

A. Świętochowski — Nasze drogi polityczne ......................  195
E. Orzeszkowa — Patriotyzm i kosmopolityzm .................  199

Zakończenie.

B. Prus — Najogólniejsze ideały życiowe ..............................  207

Komentarz rzeczowy i słownikowy ............................................... 217



P R Z E D M O W A

Wydając wybór z pism publicystycznych okresu po­
zytywizmu i przeznaczając go do użytku szkolnego jako 
lekturę pomocniczą wyszliśmy z założenia, że zaznajomie­
nie współczesnej młodzieży z problematyką okresu pozyty­
wizmu leży na linii właściwego przygotowania młodego po­
kolenia do czekających go zadań.

Trudno wprawdzie mówić o podobieństwie (we właści­
wym tego słowa znaczeniu) okresu pozytywizmu do czasów 
dzisiejszych wobec zasadniczej różnicy położenia poli­
tycznego i gospodarczego — tym niemniej można mówić
0 aktualności dla dnia dzisiejszego najważniejszych pro­
blemów pasjonujących pokolenie pozytywistów. Aktual­
nym, jakkolwiek w innym ujęciu, jest i dziś zasadniczy 
problem postawiony przez pozytywistów — problem roli 
uczucia i rozumu w ujmowaniu zjawisk życia zbiorowego
1 związanej z tym oceny romantycznego stosunku do ota­
czającego świata. Bliski i nam dzisiaj, jakkolwiek znowu 
w innym ujęciu, jest charakterystyczny dla całej kultury 
okresu pozytywizmu realizm przejawiający się w ścisłym 
liczeniu się z możliwościami i w uznawaniu życia gospo­
darczego za podstawę życia zbiorowego. Zrozumiałe i bli­
skie jest dla nas dziś również charakterystyczne dla po­
zytywistów poczucie odpowiedzialności za rzeczywistość, 
niechęć do zasłaniania i zaJiłamywania jej romantyczną 
fikcją; bliski też jest nam idealizm pozytywizmu wyraża­
jący się nie w przeciwstawieniu ideałów rzeczywistości, ale 
w dążeniu do podniesienia społeczeństwa na wyższy po-



ziom w dziedzinie gospodarczej i kulturalnej, w wysiłku 
doskonalenia form życia zbiorowego i stosunków między­
ludzkich; bliska wreszcie ambicja kształtowania rzeczywi­
stości otaczającej, a niechęć do bezpłodnej negacji roman­
tycznej.

Podobnie też jak w okresie pozytywizmu, jakkolwiek 
z innych przyczyn i w innych warunkach politycznych, na 
naczelne miejsce w życiu narodowym dzisiaj wysuwa się 
zadanie rozbudowy narodowej gospodarki, uprzemysłowie­
nia kraju, podniesienia stopy życiowej obywateli i poziomu 
pK)wszechnej kultury.

Wreszcie aktualne i dziś, jakkolwiek w innej płaszczyź­
nie, jest podjęte przez pozytywizm zagadnienie przebu­
dowy struktury społecznej i dostosowanie je j do charak­
teru i potrzeb zachodzących przeobrażeń gospodarczych. 
Oczywiście, rozwiązanie tych problemów przez pozyty­
wizm nie może nas zadowolić. Procesy gospodarcze i spo­
łeczne, na które reakcją był pozytywizm, uległy dalszej 
ewolucji, dla obecnej fazy ich rozwoju wiele z tych roz­
wiązań straciło swoją wartość, Tym niemniej dobre za­
poznanie się z samymi problemami tego okresu i sposo­
bami ich ujmowania może oddać cenne usługi w stosunku 
do zadań dnia dzisiejszego. Położenie większego nacisku 
na problematykę pozytywizmu przy zapoznawaniu mło­
dzieży z dziejami naszej myśli i naszej kultury jest jesz­
cze ważne i dlatego, że dorobek pozytywizmu w słabym 
tylko stopniu został przez nasze społeczeństwo przyswo­
jony i wywarł na naszą umysłowość znacznie mniejszy 
wpływ niż na to zasługuje.

W porównaniu do okresu romantyzmu i neoromantyzmu 
pozytywizm jako panujący prąd trwał stosunkowo krótko, 
bo około 20 lat (1870— 1890). Rozwijał się w wanmkach 
politycznych niezwykle trudnych, jeżeli chodzi o ziemie 
tzw. Kongresówki, bodaj najcięższych w ciągu całego

8



okresu niewoli narodowej, Tc niezwykle ciężkie warunki 
związane z tragiczną klęską powstania styczniowego unie­
możliwiły pozytywizmowi właściwe podejście do zagadnie­
nia narodowego, zmuszały do wyeliminowania z kręgu jego 
zainteresowań najważniejszej dla narodu w niewoli spra­
wy — odzyskania niepodległości, co w wŷ b̂itnym stopniu 
przyczyniło się do jego niepopulamości i krótkotrwałości. 
Trzeba również podkreślić wąski zasięg wpływów pozyty­
wizmu, Wobec słabości, braku samodzielności oraz świa­
domości klasowej naszego mieszczaństwa ograniczały się 
te wpływy nieomal wyłącznic do inteligencji zawodowej. 
Wszystkie te przyczyny sprawiły, że wpływ pozytywizmu 
na umysłowość polską był niewspółmiernie słabszy niż ro­
mantyzmu i że znaczenie pozytywizmu jako prądu umy­
słowego w rozwoju naszej kultury nie było należycie do­
cenione,

W istocie pod względem znaczenia w rozwoju naszej 
kultury okres pozytywizmu może być przyrównany do naj - 
bardziej twórczych okresów w dziejach narodu, więc do 
rozkwitu humanizmu w XVI wieku i do jego renesansu 
w czasach stanisławowskich. Podobnie bowiem jak w dwu 
wymienionych momentach dziejów Polski widzimy w okre­
sie pozytywizmu twórczy wysiłek społeczeństwa do prze­
zwyciężenia zaniedbań cywilizacyjnych w porównaniu do 
zachodu oraz gorączkową chęć odrobienia zaległości po­
wstałych w ciągu dziesięcioleci zastoju. Dorobek pozyty­
wizmu, jeżeli uwzględni się wymienione wyżej okolicz­
ności, wśród których się rozwijał, jest istotnie imponujący 
i budzić musi szczery podziw i szacunek. Na dorobek ten, 
obok wartościowej literątury pięknej, opromienionej takimi 
nazwiskami jak:' Bolesław Prus, Eliza Orzeszkowa, Adolf 
Dygasiński, Adam Asnyk, Maria Konopnicka, obok obfi­
tego piśmiennictwa naukowego, popularyzującego zdobycze 
europejskiej wiedzy, złożyła się bogata i wartościowa pu­
blicystyka poruszająca w sposób umiejętny i żywy szereg



problemów istotnych dla dalszego pomyślnego rozwoju ży­
cia narodowego,

W rozwoju publicystyki polskiej okres pozytywizmu jest 
bardzo ważny ze względu na bogactwo i wagę poruszanych 
tematów, poprawność, siłę i uczciwość argumentacji, oraz 
żywą, a często i piękną formę wypowńedzi. Publicystyka 
pozytywizmu rozwija się w ogniu zażartej walki nowego 
poglądu na świat ze starym, cechuje ją  pełna pasji żarli­
wość płynąca z głębokiego przekonania o słuszności bro­
nionej sprawy, W szranki publicystyki wstępują w tym 
okresie wszyscy najwybitniejsi przedstawiciele ówczesnej 
literatury pięknej i naukowej. Dopiero w okresie pozyty­
wizmu prasa nasza staje się poważnym czynnikiem kształ­
towania poglądów i roli społeczeństwa. Uderza nas przede 
wszystkim rozrost czasopiśmiennictwa i znaczne rozszerze­
nie się jego zasięgu i wpływów. Zarówno w stolicy jak 
i ośrodkach prowincjonalnych powstaje szereg nowych cza­
sopism, Zwłaszcza licznymi cennymi pozycjami wzbogaca 
się prasa stolicy. Szereg pism warszawskich zdobywa so­
bie poważny wpływ na opinię publiczną, Z pism tych na­
leży wymienić najbardziej zasłużony ,,Przegląd Tygodnio­
wy”, założony W roku 1866, dużym wpływem cieszyły się 
też: ,,Opiekun Domowy”, „Niwa”, ,,Nowiny”, ,,Prawda” 
Świętochowskiego, ,,Kultura”, a zwłaszcza miesięcznik 
,.Ateneum”, redagowany przez znakomitego historyka lite­
ratury Piotra Chmielowskiego, pod koniec zaś przez Ign, 
Chrzćinowskiego, W tym czasie rozwija się również czaso­
piśmiennictwo poświęcone specjalnym gałęziom wiedzy, 
wychodzą pisma naukowe, jak redagowana przez Karłowi­
cza ,,W isła”, kwartalnik ludoznawczy, ,,Prace Filolo­
giczne” A, Kryńskiego i inne.

Wybór z bogatego materiału publicystycznego zawartego 
w czasopiśmiennictwie tego okresu nie jest łatwy. Wobec 
zniszczeń wojennych w naszych księgozbiorach nie jest 
łatwy i dostęp do tych materiałów. Nie chcąc zbytnio roz-

10



szerząc ram wypisów ograniczyliśmy się do czasopiśmien­
nictwa stolicy, jako najbardziej wartościowego i typowego, 
W wyborze zamieszczonych artykułów pragnęliśmy 
uwzględnić tematy najbardziej istotne i charakterystyczne, 
przy czym staraliśmy się dawać artykuły w całości, a przy­
najmniej we fragmentach stanowiących pewną zamkniętą 
całość.

Możliwe to było tylko przy artykułach krótszych lub roz­
bitych na rozdziały mające charakter odrębnej całości lub 
końcowej syntezy. Artykuły i rozprawy dłuższe z koniecz­
ności podajemy w wyjątkach, które jednak staraliśmy się 
tak wybrać, by oświetlały one w sposób jasny dane za­
gadnienie.

Dla wprowadzenia Czytelników w atmosferę epoki da­
jemy w charakterze wstępu fragment z pamiętnika Alek­
sandra Świętochowskiego, który jako ówczesny przywódca 
,.młodych“ atmosferę tę sam w dużym stopniu tworzył.

Zamykamy wybór końcowym rozdziałem ,,Najogólniej­
szych ideałów życiowych“ Bolesława Prusa, który choć 
nieraz z racji swej niechęci do wszelkich krańcowości wy­
stępował przeciwko ,,młodym“, to jednak ideałom pozy- 
t -̂wizmu pozostał« wiemy najdłużej, bo daleko poza datę 
zamknięcia okresu pozytywistycznego. ,,Najogólniejsze ide­
ały Życiowe“ są właśnie wymownym tego dowodem.

11





A MI A S T  W S T Ę P U

ALEKSANDER ŚWIĘTOCHOWSKI *)

Z PAMIĘTNIKA

Polska aż do ósmego dziesiątka wieku zeszłego nie 
wzburzyła się żadną rewolucją umysłową i społeczną. 
Wąziutkim strumieniem sączące się z zagranicy powątpie­
wania sekciarskie lub wolteriańskie były bardzo umiarko­
wane, radykalizm*) niektórych ,,gmin‘‘ emigracji nie prze­
dostał się współcześnie do Królestwa Polskiego nawet stłu­
mionym echem, w dwóch iiinych zaborach, gdzie go do­
słyszano, nie wywołał szerszego oddźwięku. Rzec można, 
że cała Polska w niewoli była konserwatywna i klerykalna, 
staroszlachecka. Przeprowadzona przez rząd rosyjski re­
forma włościańska odrażała wierzchnie warstwy społe­
czeństwa nie tylko swoją brutalną procedurą i politycz­
nymi celami znieprawioną organizacją, ale samą swoją 
istotą — wyzwoleniem i uwłaszczeniem chłopów. Uwa­
żano ją  za barbarzyński gwałt, za wielką krzywdę i nie­
szczęście, W sferze szlacheckiej, w której wytwarzały się 
główne prądy opinii publicznej, — jak to przedstawiłem 
w mojej ,,Historii chłopów polskich“, — nie odezwał się 
ani jeden głos za taJc radykalnym i jednostronnym roz­
strzygnięciem sprawy! Socjalizm marksowski już obsiewał 
Europę, ale na nasz grunt nie padły jeszcze jego ziarna. 
Wielkie teorie przyrodnicze i socjologiczne — Darwina*), 
Lyella*), Comte'a*) i in,, — które rozpaliły na Zachodzie 
nowe światła wiedzy, nie rzuciły na nas jeszcze swoich

*) Wyrazy oznaczone gwiazdką objaśnione są w komentarzu 
na końcu książki.

13



odblasków, Kiedy tam nauka budowała sobie wspaniałe 
i bogate pałace, u nas żyła w dworkach i plebaniach, 
w których czoło biblioteki, a niekiedy jej całość, stanowiły 
powieści sentymentalne, przepisy gospodarskie, kalenda­
rze, sennik i książka do nabożeństwa. Owe dworki nie 
otwierały swoich okien i nie wpuszczały świeżego powie­
trza, a plebanie i ambony grzmiały klątwami na zuchwal­
ców, którzy w tych zatęchłych domach wyjmowali lub wy­
bijali szyby, omiatali pajęczynę, tępili robactwo i usiłowali 
zdmuchnąć lampkę płonącą nieustannie przed świętym 
obrazem,

W ten świat przeżytków, skamieniałości i przesądów 
wtargnęła gromadka wychowańców Szkoły Głównej z bro­
nią częściowo u obcych nabytą, a częściowo własnymi 
umysłami ukutą. Pierwszym i z początku jedynym jej 
obozem było małe pisemko nieokreślonego charakteru; 
,.Przegląd Tygodniowy“, Do r, 1871 zamieszczał on arty­
kuły różnobarwne, nawet pisarzy tak klerykalnych, jak 
Julian Bartoszewicz*). Jego redaktor terminował poprze­
dnio w ,,Gazecie Warszawskiej“. Wiślicki był dziennika­
rzem powierzchownie wykształconym, nie posiadającym 
żadnych wyraźnych i stałych przekonań, ale umysłem by­
strym, szybko orientującym się w potrzebach społeczeń­
stwa i warunkaoh działania. Właśnie te jego niedostatki 
i zalety czyniły go wybornym gospodarzem młodzieży lite­
rackiej, która miała ogień, ale nie miała ogniska, która 
w braku doświadczenia, zdolności praktycznych i środków 
— jak to zresztą okćizało się w jej przedsięwzięciach samo­
dzielnych — nie umiałaby stworzyć dla siebie własnego, 
mocno materialnie opartego organu. Wiślicki dał jej taki 
organ, dał jej myślom i uczuciom ujście nie tylko zabezpie­
czone, ale — co najważniejsze — zupełnie wolne i niczym 
nie ograniczone. Pozwolił on swoim współpracownikom 
wypowiadać się bez żadnego skrępowania. Nie przypomi­
nam sobie, ażeby kiedykolwiek przerabiał lub cenzurował

14



moje artykuły, chociaż wymagały one nieraz korekty re­
daktorskiej w swym zbyt ostrym tonie. Skutkiem tego po­
pełniliśmy niekiedy grzechy publicystyczne, ale nasze 
umysły rozwinęły się i dojrzały w swobodzie, wylecieliśmy 
z tego gniazda w świat bez obciętych skrzydeł. Za to nale­
żała się Wiślickiemu ze strony naszego stadka wielka 
wdzięczność, a ze strony społeczeństwa, o ile ono skorzy­
stało z naszej działalności, zasłużone uznanie.

Rok 1871 był najważniejszym okresem nie tylko w roz­
woju ,,Przeglądu Tygodniowego“, ale tak zw, ,,młodej 
prasy". Wtedy bowiem wszedł na pole pracy i walki naj­
liczniejszy zastęp umysłów świeżych, dzielnych i uniesio­
nych pragnieniem rozwiązania mgieł i oparów przyćmiewa­
jących społeczeństwu światło wiedzy, oczyszczenia jego 
atmosfery duchowej ze stęchlizny, pobudzenia jego drze­
miącej energii do działalności twórczej we wszystkich dzie­
dzinach, Wtedy to nowe pokolenie pisarzy, którzy wcho­
dząc do literatury mieli tylko ogólne poczucie swej siły 
i potrzeby zużytkowania jej dla dobra narodu, ustaliło 
swoje zasady, dążenia i cele, ugrupowało się w osobne ko­
lumny i rozwinęło sztandary, różniące się odcieniami je ­
dnej barwy, demokratycznej społecznie i wolnomyślnej 
naukowo. Wywołało ono w piśmiennictwie nagły ruch, roz­
szerzyło widnokrąg, podniosło wiele zagadnień, nadało 
wielu przedmiotom inne oświetlenie. Dzisiejszy, sześćdzie- 
sięcioleciem od owego czasu oddalony czytelnik ,,młodej 
prasy“, a zwłaszcza ,,Przeglądu Tygodniowego", zgorszy 
się może ostrością niektórych artykułów, gwałtownością 
ataków, zjadliwością ciągłych polemik, urazi go lekcewa­
żący ton mówienia o ,,panu Kraszewskim" lub ,,panu 
Jeżu"*), rozśmieszy go sąd o ,,pani Orzeszkowej", której 
nawet tak umiarkowany i ostrożny w wyrażeniach krytyk, 
jak Chmielowski „nie chce odstręczać od pisania", ale ra­
dzi, ażeby skracała swoje powieści, bo ,,jej to oszczędzi po­
łowę pracy, a nam połowę nudy". Zadziwi również dzisiej-

15



szego czytelnika w stosunkach literackich objaw, że współ­
pracownicy „Przeglądu" nawet swoich towarzyszów są­
dzili z tą Seuną bezwzględnością.

Taka była w nich niezależność myślenia, umiłowanie 
prawdy i sprawiedliwości. A taka bezinteresowność, taki 
idealny, apostolski nastrój, że najbiedniejsi i najzdolniejsi 
między nimi, którzy w innych redakcjach byliby sowicie 
wynagradzani, pisywali początkowo po groszu od wiersza, 
p>otem po dwa, a niektórzy nie wznieśli się ponad cztery. 
Najwyższe honorarium, jakie otrzymałem za ważniejsze 
artykuły, było 6 groszy, a przez cały czas mojego współ- 
pracownictwa w ,,Przeglądzie Tygodniowym" nie przekro­
czyłem 45 rb. miesięczme. Więcej zarabiał reporter.

Tego roku wprowadzono felieton zbiorowy pt. ,,Echa 
warszawskie", mozaikę bezimiennych, krótkich, ostrych, 
często dowcipnych notatek o osobach i przedmiotach z ży­
cia bieżącego. Wyszydzano opychanie się prasy wiadomoś­
ciami zagranicznymi i pomijanie spraw krajowych, sławie­
nie wojny, bez której — jak twierdziło jedno z pism —
,,świat spadłby do rzędu małp, a nawet niżej od nich", 
opodatkowywanie się karami przy grze w karty ,,za kich­
nięcie lub ziewnięcie w nieprzyzwoity sposób, za gwizda­
nie lub mruczenie, za • splamienie obrusa lub zabłocenie 
podłogi" na fundusz zakupu książek, ubolewanie, że ,,z da­
wnych dziadów pozostały tylko szczątki", znieważanie 
Amerykanek, które ,,zmienają mężów co parę lat". Wy- 
drwiwano leczniczy wpływ wody z Lourdes*) i w ogóle 
kuglarstwo kleru. Broniono od drwin magistra Szkoły Głó­
wniej Korpaczewskiego, który założył kantor pogrzebowy. 
Ośmieszano Deotymę*), która zorganizowała w swym sa­
lonie „państwo poetyckie" z tytułami i orderami. Unicką, 
sentymentalną redaktorkę „Bluszczu", która oświadczyła 
się przeciwko produkcyjnej pracy kobiet. Spychano z pie­
destałów rozmćiite ,,powagi", między którymi najdotkliwiej ' 
turbowano Lewestama*). Najbardziej znęcano się nad po-

16



etami płodzącymi liche wiersze, a na zarzut nieposzanowa* 
nia zasług i napaści osobistych odpowiadano: „Zasadą na­
szą jest śmiać się z głupich, chociaż przewielebnych, czo­
łem bić wielkości, chociażby najcichszej“.

,,Echa“ nabrały wkrótce wielkiego rozgłosu i rozszerzyły 
koło swoich czytelników daleko poza obręb abonentów 
i przyjaciół tygodnika. Nie można zaprzeczyć, że dużo 
w nich było zbyt gwałtownie musującej młodości, przy- 
czepek napastliwych, alarmu z powodów błahych, bryzgów 
błotnych i ukłuć jadowitych, ale swym nadzwyczajnym 
rozpędem śród zesztywnienia myśli, swym' krzykiem śród 
ciszy, swym rozbijaniem czczonych bałwanów wywołały 
silny ruch w opinii społecznej. Podjęto rewizję starych 
przekonań i kultów, wybuchł pożar podpalonych ruder 
opinii, na ich zgliszczach i ruinach zaczęto wznosić bu­
dowle nowe lub oczyszczać i poprawiać dawne.

Oczywiście nie było to zasługą łuczników ,,Ech", lecz 
przeważnie kanonierów, strzelających z dział większego 
kalibru w artykułach i książkach. A była to rzeczywista 
wojna dwóch przeciwnych obozów, rzec można — światów. 
Toczyła się ona głównie w prasie, podzielonej na ,,młodą" 
i ,,starą". W pierwszej na czele frontu walczył ,,Przegląd 
Tygodniowy", z którym w zgodzie i niezgodzie, umiarko­
wanie i ostrożnie, szły; „Opiekun Domowy", „Niwa", 
,,Przyroda i Przemysł", w drugiej — ,,Kurier Warszaw­
ski", a za nim wszystkie dzienniki i tygodniki, które za j­
mowały się więcej całą kulą ziemską niż Polską zamienio­
ną na święty obrazek oprawiony w ramy archeologii, z ży­
cia narodu wydobywały błahostki, pomijając naukę, litera­
turę, sprawy społeczne, a nade wszystko gospodarcze. 
Rozpościerała się w nich jałowość treści powleczona sen­
tymentalizmem, zamknięta chińskim murem tradycji,

„Nic walczymy za prawo nieomylności, ale za prawo 
swobody zdania w przedmiocie prawdy". Pod tym hasłem 
musiała wywiązać się walka z klerykalizmem, którego na-

2 Publicystyka pozytywizmu 17



czelnym i wojującym organem był „Przegląd Katolicki“. 
Bogacki*) w obszernym artykule druzgotał „Historię filo­
zofii“ LaJoreta wydaną w przekładzie polskim. Nie 
oszczędzano przy tym pisarzy nawet skądinąd przez młodą 
prasę szanowanych, jak np, Tyszyńskiego*), który w swych 
„Pierwszych zasadach krytyki powszechnej“ dowodził za 
św. Bazylim, że jako liście na drzewie, lubo nie są owocem, 
są jednak ozdobą- gałęzi drzewa, tak też nauki świeckie, 
lubo nic są owocami prawdy śród drzewa naszego pozna­
nia, są jednak jak owe liście, które upiększają i osłaniają 
owoc. Żartowano z pobożności Lenartowicza, Ogłoszono list 
0 . Hiacynta, słynnego zakonnika francuskiego, który żą­
dał oczyszczenia kościoła z błędów i wykroczeń, który 
twierdził, że ,,grzechy kapłanów są większe niż grzechy 
narodu“.

Nieprawdą jest współcześnie czyniony i później powta­
rzany zarzut, że ,,Przegląd Tygodniowy“ był wrogiem po­
ezji, Przeciwnie, czcił ją, ale w geniuszach i prawdziwych 
talentach, przedrukowywał niektóre utwory romantyków 
i chętnie pomieszczał nowe. Znęcał.się tylko nad niedołęż­
nymi i kalekami, płodami chorowitej muzy, lub ośmieszał 
dziwactwa.

Jednym z najgłówniejszych, rueprzerwanie podejmowa­
nych i radykalnie rozwiązanych zadań ,,Przeglądu“ była 
obrona, podniesienie umysłowe i wyzwolenie społeczne 
kobiety; otoczono kobietę opieką z rozmaitych stron 
i w rozmaitych stosunkach: domowych, społecznych, zwy­
czajowych, nawet lekarskich, karcąc nadużycia przy ba­
daniach.

Ponieważ prawie wszystkie dziedziny leżały odłogiem 
lub opracowywane były niedołężnie lub niedbale, ,,Prze­
gląd“ starał się ogarnąć cały ich obszar. Pomieszczał szyb­
ko i skrzętnie sprawozdania z obcych i swojskich postę­
pów nauki, literatury, sztuki, nawet mody. Nie było ob­
jawu społecznego, wypadku, utworu, który by przesunął

18



się poza jego uwagę. Ze szczególnym i nieprzerwanym na­
ciskiem pobudzał energię ogółu w kierunku potrzeb i za­
dań gospodarczych. Każde zebranie skromnego stowarzy­
szenia handlowo-spoźywczego pn. „Merkury“ było przed­
miotem wyczerpujących artykułów. W kolumnach „Prze­
glądu" ciągle wrzało, a pK>d jego wpływem zawrzało w ca­
łej prasie. W nieustannych i nanuętnych polemikach, w od­
czytach publicznych biło gorączkowe tętno podnieconych 
myśli. W stosimku do głównego sprawcy tego ruchu ,,stara 
prasa" nic zmieniła swego wrogiego i potwarczego stano­
wiska, powtarzając uparcie: ,,Idą ławą i piwa ją na wszy­
stko, nie uznając niczego, co było przedtem i co jest poza 
nimi", dodając ze smutkiem: ,,Energia skandalu robi coraz 
szersze wyłomy w literaturze".

Pomimo wszystkich wyjaśnień i zapewnień niezupełnie 
zharmonizowanych- ,,młodzi" uznali potrzebę ściślejszego 
określenia swego stosunku do ,,starych". Postanowiono 
ogłosić rodzaj manifestu, którego napisanie powierzono 
mnie.

Wyszedł on pt. ,,My i wy".

Jakkolwiek ten manifest miał. widnokrąg ideowy bardzo 
ciasny, gdyż ograniczony do zatargu dziennikarskiego, wy­
warł duże wrażenie, bo ulegalizował prawowitość pocho­
dzenia „młodych" przed sądem opinii publicznej, która 
coraz w szerszym kole okazywała im sympatię. Oczywiście 
posądzenia, zarzuty i potwarze nic ustały, ale już rzedły 
i głuchły w Królestwie Polskim, bo prasa galicyjska była 
ściekiem brudnych korespondencji, w których postrzelone 
bczlotki*), osły i bawoły literackie mściły się bezinuennie 
za swe porażki rozdęte do krzywdy społecznej. Tak np. 
,,Czas" krakowski twierdził, że współpracownicy ,,Prze­
glądu Tygodniowego" są na żołdzie rządu rosyjskiego i na 
usługach żandarmów. Te niecne oszczerstwa korzystały 
z bezkarności, gdyż odpieranie ich procesem sądowym było 
niemożliwe w ówczesnych warunkach. Nie zdołały one jed-

19



nak powstrzymać rozszerzenia się koła zwolenników 
„Przeglądu“, który na rok następny dwukrotnie powięk­
szył swoją objętość, sprawił sobie własną drukarnię, wy­
najął obszerne mieszkanie przy ulicy Czystej i Avyjechał 
całą parą na utorowaną drogę. Właściwie teraz dopiero 
zaczął on rozwijać swoją ideologię filozoficzną i socjolo­
giczną.

W iadomości Literackie 1931, nr 42.

20
'•»n .







FRANCISZEK KRUPIŃSKI*)

FILOZOFIA POZYTYWNA 

(VI, Zakończenie)

W niniejszym ustępie chcemy spisać bilans szkoły po­
zytywnej, to jest przypomnieć czytelnikowi, co filozofia 
pozytywna ma, a czego jej brakuje, czym jest wyższa od 
dotychczasowych filozofii i jaka ją  czeka przyszłość, po 
wtóre chcemy odpowiedzieć na niektóre zarzuty czynione 
szkole pozytywnej przez filozofię spekulacyjną*).

Należy przede wszystkim pamiętać, że filozofia pozy­
tywna jest najprzód metodą, a po wtóre zbiorem zasad, 
a więc nauką. Metoda jej polega na umiejętnym postrze­
ganiu, na doświadczeniu, które jak z jednej strony bierze 
za źródło poznania, tak z drugiej za ostateczny sprawdzian 
czyli kryterium tegoż poznania. Wszystko, co rości prawo 
do ścisłej naukowości i pewności, powinno być tą metodą 
osiągnięte, Tym samym z filozofii pozytywnej wyłączają 
się wszelkie osobiste przywidzenia, mrzonki i zachcianki 
przystrajane przez filozofów spekulacyjnych w szatę 
prawd bezwzględnych. Filozofia pozytywna nie zna abso­
lutu*), bezwzględności pierwszych przyczyn, numenów*), 
lecz tylko względność, najbliższe przyczyny i fenomena 
czyli zjawiska. Metoda pozytywna, wskazując granice ba­
dania zakreślone dla rozumu człowieka przestrzenią i cza­
sem, postępuje drogą indukcyjną*) w x>ojedynczych nau­
kach zajmujących się światem nieorganicznym i organicz­
nym, a dedukcyjną*) w uogólnianiu praw osiągniętych 
przez szczególne naulii. Taka metoda nie jest żadną no­
wością, lecz tylko ponowieniem rad Bacona*) w czasie, gdy

23



nowa scholastyka*) niemiecka groziła spaczeniem rozumu 
i niepłodnością poszukiwań naukowych.

W powołaniu do życia tej metody widzimy nie tylko 
uznanie je j wartości, lecz także i konieczne prawo anty­
nomii*), oddziaływania. Zawsze, ile razy jedna metoda 
wybuja, zjawiają się umysły trzeźwe, zdrowe i jędrne, 
zwracające naukową pracę ku źródłu, z którego od wieków 
czerpał swoje wiadomości rozum ludzki. Tak było w' XVI 
wieku; tak jest i dzisiaj. Jak niegdyś sprzeczano się o zna­
czenie wyrazów ogólnych (nominalizm i realizm), tak w na­
szych czasach spór się toczy o wiedzę bezwzględną 
i względną.

Scholastyczne marzenia rozproszył Bacon; spekulacyjne, 
szkoła pM>zytywna. Dziś już żaden zdrowy na umyśle czło­
wiek nie będzie szukał absolutu w filozofii, siły życiowej 
w fizjologii. Zjawiska muszą się same za siebie wytłuma­
czyć. Ścisła i rzetelna nauka, to jest nauka pozytywna, 
nie pozwala podsuwać im zmyślonych przyczyn. Magia, 
zarówno czarna ]ak i biała, już nie popłaca. Szarlata- 
nizm*) i kuglarstwo naukowe nie ma prawa do bytu. Jeże- 
liśmy zaś do tego przyszli, należy to zawdzięczać meto­
dzie pozytywnej. Postępowały nią wszystkie nauki na 
doświadczeniu oparte i doszły do wyśledzenia praw nie- 
niylnych rządzących światem fizycznym. Muszą nią po­
stępować nauki filozoficzne i społeczne, aż pokąd nie dojdą 
do wyśledzenia praw rządzących człowiekiem jako istotą 
rozumną i moralną oraz społeczeństwem, Sćimowolność, 
widzi-mi-się, podmiotowe sądy muszą ustąpić i w naukach 
społecznych: od tego postęp ich zależy.

Dzięki metodzie pozytywnej świat fizyczny związany 
jest ze światem społecznym; rozerwana przez wieki jed­
ność naukowa przywrócona. Jak  dwa te światy do siebie 
należą, tak i nauki zajmujące się nimi muszą do siebie na­
leżeć, muszą stanowić jedną naukę.

24



Jak  dojść do takiej metody? Nauczyć się jej nie można, 
zaiste, tak jak gramatyki lub innej umiejętności. Nie można 
też dać je j poznać kilku ogólnikami, jak to dobrze Comte*) 
zauważył. Cóż więc począć? Oto trzeba przejść syste­
matycznie wszystkie nauki według hierarchii, poczynając 
od najbardziej ogólnych jak matematyka, a skończywszy 
na zawikłariszych jak socjologia. Tylko takie metodyczne 
ujęcie wiadomości ludzkich prowadzi do zrozumienia me­
tody pozytywnej. Stąd niektórzy mniemali, że filozofia 
pozytywna jest rodzajem matematyki filozoficznej, a na­
wet upoważniał do tego mniemania porządek wykładu, 
jaki Comte w dziele swoim głównym przeprowadził. I tru­
dno zaprzeczyć, że umysł wykształcony na matematyce 
jaśniej pojmuje związek logiczny wszechrzeczy, nauczy­
wszy się od początku porządnego postępowania myślowego, 
aniżeli wykarmiony poezją, metafizyką*) lub archeologią. 
Ale z drugiej strony umysł nasz jest tak giętki, że nawet 
nie rozpoczynając od matematyki, lecz od innej umiejęt­
ności opartej na doświadczeniu i zajmującej się światem 
rzeczywistym, prędzej lub później dojdzie do pozytywnej 
metody. Tak np. Comte z powołania był matematykiem. 
Mili*) ekonomistą, Littre*) na lekarza się kierował, 
a jednak wszyscy doszli do metody pozytywnej. Taki jest 
bowiem naturalny bieg myśli naszej, że gdy ma do czy­
nienia z rzeczywistością, gdy uprawiając choćby jeden 
dział tej rzeczywistości, ujrzy w nim działające prawa; 
parta koniecznością za wniosku je, że i w innych sferach 
panują nie je j przywidzenia, lecz prawa właściwe dostrze­
ganej grupie zjawisk. Jest to jednak dłuższa i pośrednia 
droga do zapoznania się z metodą pozytywną. Prosta i bez­
pośrednia jest ta, którą Comte nakreślił w swojej klasy­
fikacji nauk.

Lecz filozofia pozytywna nie jest li metodą; jest ona 
także nauką, to jest zawiera szereg spostrzeżeń, prawd 
i wniosków osiągniętych swoją metodą, jest, jak dawniej

25



mówiono, corpus doctrinae*). Jakie są le prawdy, 
wnioski i spostrzeżenia? Oto najprzód mamy na świat po­
gląd, Każdy wiek, a przynajmniej całe periody historyczne 
mają swoje poglądy na świat. Inaczej się nań zapatrywali 
starożytni, inaczej wieki średnie, inaczej nowożytne. 
W starożytnych czasach człowiek podobien jest do dziecka, 
który próbuje sił swoich, uczy się chodzić i oceniać ota­
czające go przedmioty. Jest to epoka dzieciństwa luny- 
słowego. Śwńat straszy i wabi człowieka: patrzy on na 
niego jak na tajemniczy przybytek, który wypełnia two­
rami swojej fantazji. Stawia hipotezy, ale jeszcze tak nie­
dołężne, że dzisiaj student ma lepsze, ściślejsze wyobra­
żenie o składzie ciał, o mechanice niebieskiej, niż niejeden 
głośny filozof starożytności.

Inaczej w średnich wiekach patrzeli nawet uczeni na 
świat niż dzisiaj. Człowiek od postrzegania zewnętrznego 
zwrócił się do wewnętrznego, do samego siebie, swoich 
uczuć i marzeń. Zdawało mu się, że świat zewnętrzny musi 
tak się obracać, jak on go do swojej fantazji nastroi. Stąd 
w naukach i sztukach przewaga podmiotowości. Trzeba 
było potężnych ciosów ścisłej nauki, żeby rozbić ten pałac 
fantastyczny.

I znowu z wiekiem XVI nastąpił zwrot do świata ze­
wnętrznego, do postrzegania zjawisk, ale już nie dziecinnie, 
po omacku, ale z teleskopem, mikroskopem, retortą. Czło­
wiek się przekonał, że cała mądrość jego zależy na pozna­
niu mądrości spoczywającej w naturze; porzucił więc uro­
jenia, odrzucił szczudła i chodzi na swoich nogach. Prze­
konał się, że nie w jego mocy złamać prawa wszechświata, 
lecz że koniecznie musi żyć z nimi w zgodzie.

Że taki jest obecnie prąd w nauce, że taki, jak to mówią, 
duch czasu, o tym nikt nie wątpi, kto bacznie śledził histo­
rię ostatnich trzech wieków. Nowy tedy pogląd na świat 
nie jest, właściwie mówiąc, rezultatem tego lub innego filo­
zofa, ale owocem prac takich mężów, jak Kopernik, New-

26



ton*), Lavoisier*) itd. Ponieważ zaś filozofia pozytywna 
opiera się na wypadkach naukowych osiągniętych przez 
tych rzeczyv^dstych filozofów i wnioski ich uogólnia, po­
rządkuje: za czym pogląd ten Jest oraz poglądem filozofii 
pozytywnej.

W ścisłym związku z tym poglądem filozofy pozytywnej 
na świat w ogóle zostaje je j hipoteza*), że światem spo­
łecznym oprócz fizycznych rządzą niezmienne prawa inte­
lektualne i moralne. Jest to, powiadamy, hipoteza, ale 
tyle już dziś mająca za sobą dowodów, co niegdyś hipoteza 

• Kopernika, gdy Newton odkrył prawo powszechnego cią­
żenia, Ażeby hipoteza powyższa stała się prawdą, musi 
być dowiedziona. Dowody zaś dla niej oprócz historii zbie­
rają wszystkie nauki społeczne, z których statystyka gro­
madzi najbardziej stanowcze. Jeżeli jednak przypomnimy 
sobie, jak niedawno i nie wszędzie nauki społeczne weszły 
na drogę rozumnego postrzegania, jak wiele jeszcze każda 
z nich ma do żrobienia, ażeby została pozytywną: nie bę­
dziemy się dziwili, iż hipoteza niezmienności praw spo­
łecznych dla wielu zdaje się jeszcze być przypuszczeniem 
bardzo dalekim od prawdy. Jednakże umysły bystrzejsze, 
przeczuwając prawidłowość w historii tak przeszłej jak 
i bieżącej, nie wahają się twierdzić, że światem ludzkim 
i dziejami naszymi rządzą prawa stałe, tak jak i światem 
fizycznym.

Jeżeli zatem w ,,aktywach“ filozofii pozytywnej zamieś­
cimy je j metodą, nowy pogląd na świat i hipotezą o nie­
zmienności praw intelektualnych i moralnych, łatwo każdy 
oceni, że filozofia ta wzbogaciła wiedzę ludzką ważnymi 
spostrzeżeniami i prawdami, od których ścisłego przepro­
wadzenia zależy postęp materialny, intelektualny i mo­
ralny rodu naszego; Prawdy jej, a nawet hipmtezy nie są 
to jałowe spekulacje o absolucie, którymi tak długo meta­
fizyka niemiecka bałamuciła rozum spółczesnego pokole-

27



nia; lecz są to zarodki zdrowe, z których musi się rozwinąć 
majestatyczne drzewo wiedzy na pożytek i ochłodę ludzi.

Ale jak rzadko interesu, który by nie miał swoich ,,pas- 
sywów“, tak rzadko nauki, która by zadowalała wszystkie 
umysły i wszystkie wymagania spółczesnych. Tak samo 
i filozofia pozytywna. Zobaczymy zatem, co jej zarzucają 
i o ile zarzuty są słuszne, przypominając raz jeszcze, że 
nie chodzi tu o Comte‘a i jego późniejsze halucynacje reli­
gijne, lecz o szkołę pozytywną. Mówić zatem będziemy
0 zarzutach stawianych tej szkole, a nie Comte'owi, gdyż 
większa część jego urojeń nie zasługuje nawet na poważne 
zarzuty.

Że filozofii pozytywnej brakuje psychologii, estetyki
1 etyki, o tym już poprzednio nadmieniano: ale brak nie 
stanowi właściwie zarzutu, gdyż może być wypełniony 
przez pojedynczych ludzi zajmujących się tymi przedmio­
tami. W każdym razie jest metoda i klasyfikacja nauk, 
jest i zasada tej klasyfikacji wyrażona zdaniem: ,,ogólność 
malejąca, a powikłanie zjawisk wzrastające“. To się znaczy, 
że im która nauka zajmuje się zjawiskami bardziej za wi­
kłanymi, jak np, zjawiska organiczne, psychologiczne 
i społeczne, tym dalej musi stać w szeregu umiejętności. 
Że filozofia pozytywna ma logikę, filozofię historii i zarysy 
socjologii, o tym również na swoim miejscu mówiono. Bra­
kujące części wykończy szkoła, bo filozofia pozytywna ni« 
jest i nie może być dziełem jednego człowieka, lecz zbio­
rową pracą całej szkoły.

Wszystkie zarzuty, jakie filozofii pozytywnej czynią 
metafizycy, można by zebrać do trzech: ateizm*), materia- 
lizrri*) i fatalizm*). Takie przynajmniej, pomijając innych, 
uczynił jej profesor i rektor uniwersytetu brukselskiego 
p, G. Tibergkien w mowie zagajającej w roku zeszłym 
w październiku wykłady w rzeczonym imi wersy tecie. 
Wszystko, co w tej mowie powiedziano, stosuje się głównie 
do Comte'a, z którym filozof belgijski solidaryzuje szkołę

28



pozytywną. Że z dzieł Comte‘a zarzuty te można wycią­
gnąć, tego nie chcemy przeczyć, ani stawać w ich obronie- 
Ale dla nas Comte nie stanowi całej szkoły pozytywnej. 
Szkoła pozytywna nie od niego się zaczęła, jakkolwiek cn 
jej dał nazwisko: za czym i urojeń jego bronić nie potrze­
bujemy. Jesteśmy przekonani, że można być pozytywistą 
nie będąc ani ateistą, ani materialistą, ani fatalistą. I ta­
kimi też byli najznakomitsi uczeni kierunku pozytywnego. 
Z drugiej strony nie można zaprzeczyć, że pod chorągwią 
pozytywizmu występują ludzie, którzy z dobrą lub złą 
wiarą szerzą nihilizm*), zaprzeczenie wielu drogich i zba­
wiennych prawd dla rodu ludzkiego. My przyjmujemy me­
todę i to z nauki, co nam się zdaje być prawdą, a miano­
wicie, że społeczność rozwija się według praw stałycli, 
chociaż tych praw mamy zaledwie początkową znajomość. 
Za resztę nie odpowiadamy.

Ale zacznijmy od zastanowienia się nad owymi trzema 
zarzutami. Utrzymujemy zatem, że można być pozytywistą 
nie będąc ateistą.

Przez ateizm rozumiemy zaprzeczenie Boga.

Czy szkoła pozytywna w tym znaczeniu, jak my ją  poj­
mujemy, zaprzecza Boga? Nie. Oto co w tym przedmiocie 
mówi M ili*), karcąc ateizm Comte'a:

,,Wypada nam najprzód, powiada Mili, oczyścić tę naukę 
(pozytywną) od zarzutu, jaki jej stawia opinia religijna. 
Pozytywizm odrzuca wszelkie tłumaczenia teologiczne 
i zastępuje one lub sądzi, że mają być zastąpione przez 
teorie, które rachują się tylko z dowiedzionym porządkiem 
zjawisk. Stąd wnoszą, że gdyby się to dało uskutecznić, 
ród ludzki przestałby odnosić porządek natury do woli 
roziunnej, czyli wierzyć w Stwórcę i najwyższego Rządcę 
świata. Przypuszczenie to tym jest słuszniejsze, że Comte 
jawnie był tego zdania. Wprawdzie odrzucał on z pewną 
goryczą ateizm dogmatyczny, a nawet w późniejszych dzie­
łach mówi (wcześniejsze nie zawierają nic podobnego), że

29



hipoteza celu, zamiaru (w świecie) ma. więcej prawdo­
podobieństwa niż hipoteza ślepego mechanizmu; ale przy­
puszczenie oparte na analogii nie zdawało mu się być do­
stateczną podstawą do oparcia teorii w dojrzałym stanie 
umysłu ludzkiego. Zdawało mu się, że prawdziwe poznanie 
początku (świata) jest dla nas niedostępne, i że śledzenie 
go przechodzi zdolności naszego rozumu, Ale ci, co przej­
mują jego teorię o postępowych periodach opinii, nie po­
trzebują zgadzać się z nim w tym punkcie,

,,Pozytywna metoda myślenia nie pociąga za sobą ko­
niecznie zaprzeczenia nadnaturalnej; lecz poprzestaje na 
stawieniu tej kwestii przy początku wszechrzeczy. Jeżeli 
świat miał początek, początek ten był nadnaturalny; prawa 
natury nie mogą same zdać sprawy ze swojego początku. 
Filozof pozytywny może pod tym względem utworzyć sobie 
zdanie odpowiednio do wagi, jćiką przywiązuje do analogij 
zwanych cechami celowości (marks of design), i zgodnie 
z ogólną tradycją rodu ludzkiego. Znaczenie tych cech jest 
w istocie pytaniem dla filozofii pozytywnej; ale w odpo­
wiedzi na to pytanie niekoniecznie mają się zgadzać filo­
zofowie pozytywni. Jest to jeden z błędów Comte‘a, że nic 
nie zostawia do dyskusji. Filozofia pozytywna twierdzi, że 
w istniejącym porządku świata, lub raczej części jego nam 
znanej, bezpośrednia przyczyna każdego zjawiska jest na­
turalna, nie nadnaturalna. Przy takim zapatrywaniu się 
można wierzyć, że świat był stworzony, a nawet że jest 
ciągle rządzony przez inteligencję, byleby tylko rozumny 
Rządca działał wedle praw stałych, które modyfikują inne 
prawa tej samej natury, ale nigdy swawolnie pomijane nie 
bywają,“

„Kto tylko zatem uważa wszystkie zjawiska jako części 
jednego, stałego ¡jorządku, w którym jedno zjawisko jest 
niezmiennym następstwem innego, poprzedniego warimku 
lub połączonych warunków, ten zupełnie myśli pozytyw­
nie, bez względu na to, czy uznaje lub nic ogólną jakąś

30



przyczynę (an uniwersał antecedent), której skutkiem był 
z początku cały system natury, i czy tę powszechną przy­
czynę będzie uważał za Intełigencję czy inaczej^),"

Innymi słowy, że można wierzyć, iż świat stworzyła ro­
zumna woła, dała prawa i według nich rządzi: a obok tego 
myśłeć pozytywnie, to Jest właśnie dochodzić owych praw 
światem rządzących. Zdaje nam się, że taki pozytywizm 
nie może być posądzony o ateizm, Z pozytywizmem nie 
uznającym Boga nie mamy żadnej współności, łecz prze­
ciwnie pragniemy, ażeby natika nie wywracała rełigii, by 
uznała wiełkie jej znaczenie w wychowaniu rodu łudzkiego. 

Na zarzut materiałizmu czyniony szkołę pozytywnej tyłe 
odpowiadamy: Przez materiałizm rozumiemy naukę, która 
twierdzi, że materia jest jedyną przyczyną wszechrzeczy, 
że dusza łudzka jest tyłko fimkcją mózgu, a myśł takim 
jego produktem, jak np, żółć wątroby. Jest to dogmatyzm 
zarówno szkodłiwy ścisłej nauce, jak i morałności; że zaś 
szkoła pozytywna nie zna dogmatyzmu i o niczym 
a priori*) nie v/yrokuje, za czym nie może twierdzić, że 
materia jest ostatecznym faktem (łe fait irreductibłe), obok 
którego nic nie istnieje, ani też że dusza łudzka jest tyłko 
pewnym stanem czyłi, jak mówią, pewną funkcją mózgu, 
Jeżełi zaś który z tak zwanych pozytywistów uczył tak, jak 
materiałiści, może być niewątpłiwie do nich załiczany, 

Dałeko słuszniejszy zdawałby się być zarzut fatałizmu 
postawiony fiłozofii pozytywnej, Jeżełi, mówią, według tej 
fiłozofii światem społecznym rządzą stałe prawa, tak jak 
fizycznym, to muszą im ułegać i pojedynczy łudzie, z któ­
rych się społeczność składa. Gdyby bowiem w czynach po­
jedynczych łudzi nie było prawidłowości, nie mogłoby jej 
być w rozwoju historycznym całego płomienia naszego, 
Jeżełi zaś tak jest w istocie, to znika wołna woła, czło­
wiek jest narzędziem dła praw owych działających z ko­
niecznością, a zatem za czyny swoje nieodpowiedziałny;

*) Aug. Comte and positivism, str. 13— 15. (przyp. aut.).

31



jeżeli jest zbrodniarzem, nie jego wina, bo musiał zadość 
uczynić prawu, o którego istnieniu nawet nie słyszał; je ­
żeli jest cnotliwym, to nie jego zasługa, bo prawo wyma­
gało takiej cyfry czynów moralnych, do których spełnienia 
on był przeznaczony; słowem, skoro zewnętrzny niejako 
przymus ciągnie nas po drodze złego lub dobrego, nie mo­
żemy być odpK>wiedzialni za czyny nasze. Jest to zarzut 
bardzo ważny, gdyby był sprawiedliwy, gdyby się stosował 
do szkoły pozytywnej. Dla lepszego zrozumienia, o co 
chodzi, uprośćmy pytanie i tak je sobie postawmy:

Jćik pogodzić wolną wolę człowieka ze stałymi prawami 
rządzącymi sjK)łecznością?

Oto uważmy najprzód, że cały świat jest niepoliczonym 
mnóstwem zjawisk, z których jedne służą drugim za przy­
czyny, jedne są drugich skutkami i znów przyczynami 
dalszych skutków. Że taki jest porządek, uczymy się 
z doświadczenia i nazwyczajenia, i następnie rozmyślając 
o świecie pojmujemy go jako rządzony najpowszechniej­
szym prawem przyczynowości. Bez pojęcia przyczynowości 
niemożliwe byłoby wszelkie myślenie, za czym i filozofia. 
Wszystko, co jest, miało swoją dostateczną przyczynę, 
czyli szereg faktów, z których powstały inne fćikta. Tak sa­
mo i czyny człowieka. Są one skutkiem fizycznej i moralnej 
natury jego oraz okoliczności, wśród których żyje. Na 
jedne okoliczności może oddziaływać i modyfikować*) 
one, innym musi się poddać. Kto zatem uczy, że z danych 
przyczyn muszą wyniknąć takie a nie inne skutki, jeżeli 
onych przyczyn nic będziemy chcieli lub mogli zmodyfi­
kować, ten nie jest fatalistą, Batalista np, powiada sobie: 
chociaż nie umiem pływać, rzucę się w wodę. Jeżeli mi 
przeznaczono żyć, nie utonę; jeżeli mam zginąć, to co­
kolwiek bym robił, nie uchronię się utonięcia. Albo: jeżeli 
mi przeznaczono niebo, to jakkolwiek bym żył, zawsze 
dojdę do niego; jeżeli piekło, to niczym się jego nie uchro­
nię, Oto fatalizm zwany w religii predestynacją.

32



My przeciwnie, utrzymujemy, że z danych przyczyn 
muszą wyniknąć pewne skutki, ale jesteśmy też w możności, 
lub przynajmniej usiłujemy owe przyczyny zmienić lub 
całkiem usunąć, a tym samym nie dopuścić faktu lub czynu, 
którego nie chcemy. Jesteśmy tedy odpowiedzialni za nasze 
czyny. Obok tak pojmowanej woli mogą istnieć stałe prawa 
rządzące społeczeństwem; choć one nie są przymusem, 
lecz pewną prawidłowością w rozwoju, która tylko wten­
czas fatalnie działa, gdy się nie staramy przeciw niej od­
działywać, To nie jest fatalizm azjatycki będący główną 
przeszkodą w rozwoju tamtejszych ludów: jest to nauka 
przyczynowości ludzkich czynów. Według niej nie tylko 
nasze postępowanie, ale i nasz charakter jest wynikiem 
przynajmniej w części naszej woli. Według niej nie tylko 
możemy, ale moralnie obowiązani jesteśmy poprawiać 
nasz charakter. Naprzeciw konieczności wynikającej z na­
szej natury i otaczających nas okoliczności winniśmy po­
stawić inną konieczność, to jest wytrwałą, energiczną wolę, 
i tak dopiero dobijać się zwycięstwa nad sobą i światem. 

Jeżeli oprócz powyższych zarzutów, mogą być szkole 
pozytywnej stawione jeszcze inne, dotyczą one bardziej 
szczegółów opracowania systemu niż fundamentalnych 
jego podstaw; łatwo więc mogą być usunięte przy dalszym
jej rozwoju. B iblioteka W arszawska 1868.

JULIAN OCHOROWICZ*)

W STĘP I POGLĄD OGÓLNY NA FILOZOFIĘ 
POZYTYWNĄ r 

(Wyjątki)
...P rz e z  parę tysięcy lat badać prawdy najwyższe 

i dojść W' końcu do uznania własnej bezsilności — to w sa­
mej rzeczy rezultat, którego najmniej spodziewali się filo­
zofowie przeszłych wieków.

3 Publicystyka pozytywizmu 33



Badano istotę Boga, istotę natury i ludzkiego ducka — 
a historia nas uczy, źe Hegel*) tyle wiedział o istocie 
Boga, co i Platon*), że o naturze, jeśli wiedział więcej, 
to z pewnością nie zawdzięczał tego samej filozofii, że 
wreszcie jeśli o istocie ducha mógł mieć jakie takie do­
mysły, to dzięki postępowi fizjologii, który obił się o jego 
uszy, nie zaś na mocy wysnuwania prawd bezwzględnych 
z głębi własnego ducha.

Gdyby owo wewnętrzne wysnuwanie prawd miało jaką­
kolwiek doniosłość, toć przede wszystkim, jeśli o czym, 
to o samym duchu coś więcej powinniśmy się byli do­
wiedzieć, Ale niestety, historia nas uczy, że i te prawdy 
wewnętrzne tylko drogą obserwacji, nie zaś samego rozu­
mowania wykryć jesteśmy w stanie. Psychologia, dopóki 
była w rękach dialektycznych*) filozofów, ani na krok nie 
postąpiła i rozwój jej datuje się dopiero od czasu, gdy ją 
poczęto uważać za naukę empiryczną*) . , ,

Zatem drogę, po której stąpał geniusz Platona i Hegla, 
rzucamy raz na zawsze — rzucamy, ponieważ nie chcemy 
chodzić w kółko. Ale odchodząc oddajmy ostatnią cześć 
wielkim umysłom, które dźwigały bez wytchnienia Syzy­
fowy*) kamień wszechwiedzy, Ludzie ci utrzymywali 
w ludzkości szlachetny zapał do badań, podnosili myśl ba­
dawczą ponad doczesne potrzeby życia, wykształcili nam 
mowę, rozjaśnili wiele pojęć, wyćwiczyli ducha w walce 
o najwyższe zasady — zostawili niejedną nieśnfiertelną 
wskazówkę życiową i metodyczną, niejedno wysokie pra­
widło moralne — wreszcie kosztem własnych trudów 
uchronili nas od nowych błędów.

Przestaniemy tedy rozważać istotę ducha, ale nie prze­
staniemy go wzbogacać.

Nauki spostrzegawcze są dla nas drogowskazem; pod­
czas gdy filozofia oderwawszy się od nich i od życia 
praktycznego dobrowolnie skazała się na bezpłodność

34



i jak rzymska westalka podtrzymywała tylko święty ogień, 
który błyszczał, ale nie rozgrzewał ludzkości — nauki spo­
strzegawcze postąpiły tak olbrzymim krokiem naprzód, że 
poczęły dosięgać 'zagadnień, które dotychczas tylko filo­
zofię zajmowały.

Analiza widmowa — mechaniczna teoria sił przyrodzo­
nych —  teoria Darwina*) o pochodzeniu gatunków — te­
oria samorodztwa czyli początku istot organicznych na 
ziemi — wszystko to są kwestie, sięgające dalej niż do­
tychczas nauka doświadczalna sięgać była zwykła.

Tak jest, nauki spostrzegawcze podniosły się do wyżyn 
filozofii — a filozofia zniżyła się do poziomu faktów — 
i nastąpiło zjednoczenie.

Odtąd — idą ręka w rękę.
Do czasów Comtea*) filozofia i empiria zbliżały się lub 

oddalały  wzajemnie, ale zupełne zjednoczenie nie dało 
się osiągnąć. Historia nauki z jednej, a filozofii z drugiej 
strony odsłania nam cały szereg takich zbliżeń i oddaleń. 
Gdy w zbytecznym oddaleniu się filozofii od empirii, 
w rozbracie myśli oderwanej od myśli konkretnej, spo­
strzeżono tę lub ową niedogodność, gdy przekonano się, 
że myśl odosobniona od wrażeń, które stanowią jej po­
karm, słabnie i błąka się bez siły i wyjścia —  wówczas 
zbliżano się do nauk empirycznych. Że jednak trudno jest 
człowiekowi wyrzec się poglądów, z którymi zrósł się nie­
jako, przeto, nie pozbywając się całkowicie samowolnie po­
wziętych zapatrywań, naciągano je do faktów lub fakta 
do nich, Roziunie się, że takie postępowanie musiało znów 
z kolei wywołać opozycję prawdziwych przyjaciół m ądro­
ści*)', ale ponieważ najtrudniej jest wykryć przyczynę błę­
dów wtedy, gdy ona w nas samych się znajduje, składano 
więc winę na zgubny wpływ empirii i znów odrywano filo­
zofię od nauk spostrzegawczych, skierowywano myśl ku 
niedościgłym sferom ideału — z jednej ostateczności wpa­
dając w drugą.

35



Szereg takich wahań przetrwał, do naszych czasów — 
ale odchylenia ich zmniejszały się stopniowo. Nie ulega 
wątpliwości, że Hegel pozytywniejszym był od Platona — 
a Comte od Arystotelesa*). Ta jedna myśl winna nas po­
cieszać, ona bowiem jest dla nas gwarancją postępu. Od 
chwili zjednoczenia filozofii z empirią ruch postępowy 
musi przeważyć nad wahadłowym i myśl ludzka szybciej 
pobieży za gwiazdą prawdy.

Kierimek naszej drogi obrany; należy ją  tylko bliżej 
wykreślić.

Od czego zaczynać powinniśmy filozoficzne badania?
Czy od dowiedzenia własnego bytu i bytu ciał otacza­

jących?
Czy od ustalenia pierwszej przyczyny wszechrzeczy?
Czy od rozbioru idei Boga i wypływających z niej kon­

sekwencji?
Czy od rozróżnienia dwu światów, idealnego i realnego?
Nie — ani jedno z tyćh pytań nie może lub nie potrze­

buje być pierwszym zagadnieniem filozofii.
Jakież więc?
Każdą pracę, a więc i pracę filozoficzną, należy rozpo­

czynać od gruntownego poznania narządzi, którymi posłu­
giwać się zamierzamy. Każda praca jest dochodzeniem do 
pewnego celu przy pomocy pewnych środków. Środki po­
winny się stosować do celów; od środków bowiem zależy 
osiągnięcie celów. Powinniśmy tedy przede wszystkim 
oznaczyć: Ja k i  jest cel i jakim i muszą być środki filozofii?

Cel filozofii jest podwójny: teoretyczny i praktyczny.
Z jednej strony chcemy poznawać prawdę, z drugiej sto­

sować poznanie nasze do życia.
Na t j  drugą stronę kładziemy nacisk, ponieważ o niej 

mało pamiętano dotychczas.
Rozumieć to, co się zmierzyć daje, czy to zmysłem, czy 

lunysłem — w tym cała nasza duma.

36



Zastosować w życiu prawdy, które tymi środkami zdo­
będziemy — w*tym cała nasza usilność.

Jednym słowem: rozumieć, co człowiekowi r<Dzumieć 
wolno, — i żyć tak, jak żyć przystoi człowiekowi —  oto 
nasz cel.

A jakież ku temu środki?
Poznawać rzeczy możemy zmysłami i rozumem. Żadnej 

innej władzy poznawania nie ma. Bezpośrednie, intuicyjne 
zgadywanie prawd najwyższych okazało się złudzeniem,,.

Zmysły dostarczają zjawisk, rozum tworzy z nich poję­
cia i złożone z pojęć myśli.

Zjawiska mają odpowiednie sobie nauki spostrzegawcze, 
których podstawą są zmysły. Pojęcia mają odpowiednie 
sobie nauki rozumowe, których podstawą jest rozum...

Filozofia pozytywna jest nauką nauk, Z jednej strony 
czerpie treść swoją z nich wszystkich, z drugiej tę samą 
treść poddawszy rozwadze, krytyce i wywodom rozumu, 
sama wytwarza ogólne zasady i wskazówki, które znów za 
podstawę i narzędzie postępu dla wszystkich innych nauk 
służyć muszą, I tak: badanie empiryczne różnego rodzaju 
zjawisk (mechanicznych, fizycznych, chemicznych, fizjolo­
gicznych, psychologicznych, filologicznych, historycznych 
i społecznych) doprowadziło badaczy do przekonania, że 
pewien dany sposób postępowania przy badaniu łatwiej 
i pewniej prowadzi do celu, aniżeli pewne inne.

Przekonanie to drogą doświadczenia zdobyte, w filozofii 
znajduje swe usprawiedliwienie rozumowe — co więcej, 
znajduje swe rozwinięcie, uzupełnienie i udoskonalenie. 
Filozof zbierając owoce tysiącznych doświadczeń z róż­
nych działów wiedzy, z różnych miejsc i epok, na podsta­
wie ich porównania, rozbioru i syntezy, dochodzi do wy­
kreślenia pewnych rozumowych prawideł, zasad, przepi­
sów, metod i formuł, które ułatwiają empirycznemu bada­
czowi orientowanie się w ogromie zjawisk i w bezładzie 
pojedynczych spostrzeżeń,’ służą mu zarazem za wska-

37



zówkę do dalszego, łatwiejszego i szybszego postępu 
•w pracy. *

Wobec dzisiejszego obszaru wiedzy; wobec tylu odręb­
nych i wciąż powstających nowych gałęzi nauk, taka czyn­
ność uogólniająca, skupiająca, porządkująca i kierująca 
empiryczną stroną wiedzy, staje się niezbędną. Bez filozofii 
pozytywnej postęp empirycznych nauk doprowadziłby po­
jedyncze kierunki badań do zupełnego rozstrzelenia się na 
wsze strony — do absolutnej specjalizacji — a co gorsza, 
do zamętu w wyobrażeniach i jednostronności. Filozofia 
nie dopuszcza takiego rozpraszania się empirycznych zdo­
byczy, takiego rozprzężenia i takiej jednostronności w na­
uce. Lecz ażeby godnie spełnić wskazane wyżej posłannic­
two, filozofia nie powinna ani na chwilą zapominać o nie­
rozerwalnym życiowym węźle, jak i ją  łączy z ogółem nauk 
spostrzegawczych, powinna czuwać nad najdrobniejszymi 
przejawami doświadczalnej wiedzy, nie dając się ani zby­
tecznie od nich oddalać — ani też zbytecznie do nich na­
ciągać...

Tak więc w naszym rozumieniu filozofia jest koroną 
nauk, ponieważ streszcza i łączy w sobie ostateczne ich zdo­
bycze — ale z drugiej strony jest ich podstawą, ponieważ 
analizując pojęcia, wykreślając metody, formułuje prawdy 
zasadnicze, bez których żadne racjonalne, samowiedne ba­
danie obejść się nie może.

Zadanie filozofii polega na teoretycznym uważaniu prawd 
przez inne nauki na drodze praktycznej zdobytych  —  i na 
praktycznym stosowaniu prawd, teoretycznie, rozumowo 
przez nią samą ustalonych.

Takim jest przedmiot i zakres pozytywizmu w naszym 
sposobie pojmowania filozofii. Pozytywizm taki wyróżnia 
się od wszystkich innych systematów —  ale wyróżnia się 
tez znacznie od wielu innych, pod tę samą nazwę podcią­
ganych poglądów. My staraliśmy się pojęcie pozytywizmu 
oczyścić ze wszelkich obcych przymieszek — a z drugiej

38



strony odebrać mu tę cechę jednostronności i ciasnoty, jaką 
Comte, Littre*) i inni pozytywiści napiętnowali swe/prace. 
Z jednej strony uprzedzając wyrok nauki i przyjmując hi­
potezy*) za pewniki przekształcano pozytywizm niemal 
całkowicie w materializm*) — z drugiej kładąc zbyteczne 
i zbyt stanowcze granice — odbierano filozofii wszelką na­
dzieję prawdziwego postępu. My przyjmujemy te granice, 
ale w formie przestrogi —  nie zaś wiecznego ,,nigdy". Nic 
wiemy, jak daleko nauka zajść może, i dlatego właśnie nie 
przesądzamy przyszłości, Ale z tej też przyczyny, wierząc 
w postęp, nie pojmujemy takich systemów skończonych, 
jakimi chciały być wszystkie przeszłowiekowc filozofie. 
Tworzono z nich artystycznie ułożoną całość i przerywano 
dyskusje. Każdy z owych systemów miał być skończonym 
wyrazem postępu — .zamykał się raz na zawsze, i tylko wy­
branym mistrz pozwalał przypatrywać się olbrzymim jego 
rysom, jakby cudownemu obrazowi. Całe zadanie uczniów 
polegało na tym, żeby zrozumieć, co mistrz mógł chcieć po­
wiedzieć wypowiadając jakąś mglistą formułkę. Żaden zaś 
z mistrzów nie domagał się dyskusji, nie żądał dalszego 
rozwinięcia, ponieważ miał się za skończonego apostoła 
wielkich prawd. Gdy który z filozofów nie wykończył swego 
systemu, gdy nie objął całego obszaru wiedzy, gdy nie od­
powiedział na wszystkie najzawilsze zagadnienia ludzkości
— robiono mu z tego zarzut.

Dla pozytywisty takf zarzut jest pochwałą, jest gwa­
rancją wartości jego poglądów.

Pozytywizm nie tylko nie chce być systemem skończonym,
— ale z góry zapowiada, że nim być nie może. Krąg naszej 
wiedzy rozszerza się z każdą niemal chwilą i jeżeli pole, na 
którym odbyw' âmy nasze badania, należy ogrodzić barierą.
— to tylko dlatego, żeby nie wpaść na bezdroża; ale zamy­
kać ją na zawsze, zamykać drogę, na której zaledwie drogo­
wskazy wytknięto, byłoby to dobrowolnie wyrzekać się na­
dziei postępu.

39



Cechą charakterystyczną pozytywizmu, w przeciwstawie­
niu do wszystkich innych dawnych systemów filozofii, jest to, 
że o ile tam każde niemal słowo danego systemu nosiło na 
sobie piętno jednostki, która go stworzyła, — o tyle tu in­
dywidualności jednostek zacierają się prawie całkowicie. 
Nie ma w pozytywiźmie żadnych nietykalnych powag, żad­
nego dogmatycznego zaufania pewnej jednostce. Każdy 
przyznaje, że może błądzić, i hipotez, jakie stawia, nie 
uważa za ostatnie, nieodwołalne słowo nauki. Nic nie wy­
powiadać bez przytoczenia dowodów — nie wyrokować sta­
nowczo o rzeczach wątpliwych — nie mówić zupełnie o cał­
kiem niedostępnych — oto cała zasada pozytywizmu. Taka 
prosta! A jednak jakże trudno wiernym jej pozostać, Do 
kryłyki pozytywnej należy sprostowanie takich błędów — 
każdy pozytywista winien ją  przyjąć z wdzięcznością. Nic 
tu bowiem nie stanowi jego powaga, jego zasługa, jego pe­
wność siebie nawet, na przekór Bękartowi*), Zapatrywania 
Milla*), Bain‘a*), Littre'go, Spencera*), samego Comte‘a 
nawet, mogą być w wielu punktach zbite, bez żadnego 
uszczerbku dla filozofii pozytywnej — przeciwnie, krytyka 
zawsze korzyść przynieść je j musi — i to właśnie stanowi 
jej siłę, IndyMddualność autora znaczy tak mało w filozofii 
pozytywnej, jak w fizyce, zoologii lub geometrii. Jak  błąd 
matematyka nie przynosi uszczerbku zasadzie poszukiwań 
matematycznych — tak błąd pozytywisty w niczym nie nad­
weręża wartości metody pozytywizmu — co więcej, metoda 
prawdziwie pozytywna wyklucza wszelkie błędy. Kto z nią 
błądzi — ten daje tylko dowód, że się sprzeniewierzył me­
todzie, Hegel błądził nie dlatego, że przestał być wiernym 
metodzie, której służył, lecz dlatego, że metoda, której słu­
żył, była błędną. Mili, jeżeli wyrzekł zdanie, na które zgo­
dzić się nie podobna, to dlatego tylko, że przekroczył gra­
nice wskazane przez metodę pozytywizmu lub że na chwilę 
pozwolił sobie powodować się subiektywnym upodobaniem, 
zapominając o metodzie.

40



w  tym, jak powiadam, leży siła pozytywizmu pojętego 
tak, jak go tu starałem się przedstawić, — w tym leży jego 
żywotność będąca warunkiem postępu,,.

Postęp nauk spostrzegawczych uważamy za niezbędną 
podstawę postępu filozofii, a postęp filozofii pozytywnej za 
niezbędny warunek postępu nauk spostrzegawczych.

Wbrew Comte‘owi uznajemy w nauce konieczność hipo­
tez, byle tylko stawiano je w odpowiedniej formie, a nato­
miast potępiamy skłonność do tworzenia systemów skoń­
czonych i zamykania dyskusji.

Nie uznajemy bezwzględnie powagi któregokolwiek 
z filozofów pozytywnych, uważając za konieczne najzupeł­
niejsze, o ile to tylko jest możebnym, wykluczenie indywi­
dualności autora z prac filozoficznych. Zdaniem naszym 
filozofia wtedy dopiero stanie się prawdziwie pozytywną, 
gdy każdy bez wyjątku będzie mógł przyłożyć wykrytą 
przez siebie prawdę do prawd już zdobytych bez narusze­
nia systemu, lecz przeciwnie, dla wzmocnienia i rozjaśnienia 
poprzednich.

Głosujemy tym samym za specjalizacją prac filozoficz­
nych.

Broniąc specjalizacji i v/yróżniając w teorii stanowczo 
filozofię od nauk spostrzegawczych — uważamy jednak 
oba te działy w niezbędnym życiowym z sobą związku.

Pozytywistą nazwiemy każdego, kto w twierdzeniach sta­
nowczych opiera się na dowodach dających się sprawdzić 
— kto nie wyraża się bezwzględnie o rzeczach wątpli- 
ŵ ĉh — a nie mówi wcale o niedostępnych.

Filozofią  zaś pozytywną nazywamy system praw zja­
wiskowych, które rządzą światem, i praw zasadowych, które 
winny kierować czynami.

Pierwszy dział stanowi filozofię pozytywną teoretyczną, 
drugi praktyczną.

Warszawa, 1872.

41



A) WSTĘP OD REDAKCJI

FILOZOFIA I NASZE DZIENNIKARSTWO 

(Cykl rozpraw polemicznych)

Pozytywizm stał się u nas kozłem ofiarnym dla zacho­
wawców wszelkich odcieni. On psuje nam młodzież, on wy­
susza serca, krępuje mnysły, poniża czyny, I jeśli w ogóle 
w naszym ,,zmaterializowanym“ wieku istnieją jeszcze wy­
razy mogące wstrząsnąć mnysłami, naruszać spokój konser­
watystom, rozdrażniać namiętności i wprowadzać w gniew 
zapalone temperamenty, to pierwszeństwo przed innymi na­
leży się w tym względzie pozytywizmowi. Gdzie mowa 
o pozytywizmie, tam na pewno jedna strona wyrzuca dru­
giej, że burzy podwaliny społecznej moralności lub cofa 
prąd postępu z prawej drogi rozwoju, W sporach tych nie 
chodzi naturalnie o wyjaśnienie kwestyj, o postęp filozofii, 
lecz o wygadanie się z wzajemnych niechęci. Krytyka su­
mienna, chociażby surowa czy żartobliwa, ale bez górują­
cej nad innymi intencji sponiewierania osobistości prze­
ciwnika, bez podejrzewania jego zasad moralnych, jego 
obywatelskich przekonań, należy do prawdziwych oso­
bliwości.

Szczerze mówiąc polemiki filozoficznej nie mamy w na­
szym dziennikarstwie, kłócimy się tylko o to, kto więcej 
wart, młodzi czy starzy, kto właściwie rozkrzewia skandal 
itp, W rozbiorze książki, zarzuciwszy autorowi, że książka 
jego jest podobną do wielu innych, że cytuje za wielu nie­
mieckich, a za mało francuskich autorów, że napisał za 
treściwie lub za popularnie — właściwych przekonań  wy­
powiedzianych w książce nie poruszamy wcale lub, co na 
jedno wychodzi, potępiamy stunarycznie ze względu na 
ton, który nam się nie podoba.

Wobec takiego stanu rzeczy z niemałą satysfakcją podej­
mujemy pióro w obronie naszych przekonćiń, odpowiadając

42



na wyjątkowo poważny rozbiór zasad pozytywnych^), za­
warty w kilku numerach ,,Wieku“ w recenzji wydanego 
przez nas, w zbiorze ,,Biblioteki filozofii pozytywnej“, dzieła 
H, Taine‘a*) ,,0  inteligencji“.

W szeregu artykułów rozjaśniających nasze poglądy nie 
będziemy krępowali swobodnego tonu dyskusji w przeko­
naniu, że mniej lub więcej lekka forma rozmowy literac­
kiej nie może zadrasnąć osobistości autora recenzji, któ­
remu, przeciwnie, wdzięczni jesteśmy za wprowadzenie 
polemiki na właściwy grunt przekonań naukowych.

B) JULIAN OCHOROWICZ*)

W KW ESTII METODY 

(Rozprawa II)

Pan H. S, traktuje pozytywizm jako teoryjkę filozoficzną 
mogącą otumanić młodzież, ale zbyt dziecinną i powierz­
chowną dla dojrzałego lunysłu. Cóż mianowicie zarzuca 
autor pozytywizmowi?

Oto przędę wszystkim, że „obraca u;m’a;ecz cały świat idei 
i przyznaje za (?) istotną, pozytywną prawdę jedynie to, 
co widzimy i słyszymy, co doświadczamy naszymi zmys­
łami,“

Zatem: ,,pozytywizm obraca wniwecz cały świat idei,,,“
Jak  to? Więc MilP') pisząc o logice, Bain*) o etyce, 

Taine o estetyce, a Spencer*) o wychowaniu ,,obraca ją 
wniwecz cały świat idei“? Więc dla tych ludzi nie ma ani 
prawdy, ani dobra, ani piękna, ani moralności, nie ma idei, 
nie ma ideałów? Horror! Horror!*) Ale oto przybywa nam

*) Mowa o recenzji profesora fjlozofii na Uniwersytecie W ar­
szawskim Henryka Struvego (1840—1912). Recenzja podpisana ini­
cjałami „H. S.“

43



pociecha: kilkadziesiąt wierszy dalej czytamy: „Nie wiemy, 
jak długo u nas trwać będzie ten zapał dla ideałów  pozy­
tywizmu.“*

A! Więc jednakże istnieją ideały pozytywizmu. Chwała 
Bogu! A już gotowiśmy byli sądzić, że zniweczywszy ca­
łość, niweczy się i części, że więc po obróceniu w niwecz 
całego świata idei, i te, które go składały, znikają także. 
Chwała Bogu, że nie.

Ale idźmy dalej. Czym więcej zgrzeszył pozytywizm?
— Lenistwem, Tak jest, nie chce pracować nad rozja­

śnieniem istoty praw przyrodzonych, ,,zostawia to wszystko 
przyszłości“ w przekonaniu, że ona to wszystko rozstrzygnie 
bez trudu i mozołu, bez metafizycznych*) zaciekań i ab­
strakcyjnych spekulacji*), na zasadzie samego indukcyj­
nego*) doświadczenia,“

Tak mówi p, H, S, w imieniu pozytywizmu, a teraz my się 
odezwiemy w naszym.

Postawmy kwestię jasno:
Co p. H, S. wie o istocie praw przyrodzonych?
Bo nauka nic. Co p, H, S, wie o początku wszechrzeczy,

0 jej istocie i ostatecznym bezwzględnym przeznaczeniu? 
Co mu w tym względzie wyjawiły aprioryczne*) zasady 
,,apodyktycznego*) rozumu?" Najlepszym sposobem do­
wiedzenia, że pytania te dają się rozstrzygnąć, byłoby po­
danie własnej odpowiedzi. My uważamy te zagadnienia 
przy dzisiejszym stanie wiedzy za niedostępne dla umysłu 
ludzkiego. Ponieważ zaś trzymamy się tej niepraktycznej 
w życiu zasady, żeby nie mówić o tym, o czym się nie ma 
pojęcia, przeto o najwewnętrzniejszej istocie odwiecznej 
substancji*) nie mówimy nic.

Oto nasz pozytywizm,
I gdy nas pytają, czym jest pomarańcza w oderwaniu od 

kształtu, koloru, smaku i zapachu, wzruszamy ramionami
1 powiadamy, że o takiej pomarańczy nie słyszeliśmy, zu-

44



pełnie tak samo jak: o owej absolutnej substancji nieza­
leżnej od czasu i przestrzeni,

— A! Więc wierzycie tylko w to, czego dotknąć możecie, 
odpowie nam szanowny nasz przeciwnik, wierzycie, ,,że 
ludzkość kiedyś za pomocą skalpela*) i mikroskopu, za po­
mocą tabliczki mnożenia i statystyki rozstrzygnie ostatecznie 
wszystkie zagadki życia i bytu, nad którymi na próżno ła­
mali sobie głowy mędrcowńe starego i nowego świata,"

Nie słyszeliśmy dotychczas, ćiżeby którykolwiek z pozy­
tywistów wierzył w coś podobnego, Ale mniejsza o to, po­
wiemy nasze zdania w tej sprawie.

Wierzymy w logikę. Wierzymy, że można dowieść logicz­
ności danego zdania lub jego fałszu bez skalpela, bez mi­
kroskopu, bez statystyki i bez tabliczki mnożenia. Wierzy­
my, że można rachunkiem obliczyć i wykazać konieczność 
istnienia planety nie widząc je j. Wierzymy, że można od­
tworzyć kształt zaginionego zwierzęcia z kilku kości nie 
znając go. Wierzymy, że można odkryć chemiczny skład 
słońca bez pakowania go w retortę. Wierzymy, że można 
przewidzieć liczbę morderstw w danym kraju nie zmawia­
jąc się z mordercami. Wierzymy, że można znać stopień 
umysłowości przedhistorycznego człowieka nie pytając 
go o to,,,

Ale nie wierzymy, ażeby można z tego wszystkiego razem 
lub też Jakąkolwiek bądź inną drogą dojść do zrozumienia 
powstania czegoś z nicości — lub też do wyobrażenia sobie 
rzeczy nie mającej żadnego stosunku z liczbą w ogóle, 
a przestrzenią i czasem w szczególności. Dlatego to, gdy 
nam kto prawi o substancji wszechrzeczy, o przemianie siły 
w materię, o istocie i pochodzeniu praw przyrodzonych 
i o przyczynach, dla których świat został stworzony, dziwi­
my się jego wymowie i szczęśliwemu ustrojowi jego apodyk­
tycznego rozumu, ale wyznajemy szczerze, że tego rodzaju  
trudy i mozoły w rozwiązywaniu takich  zagadek za ciężkie

45



są dla naszego umysłu, za mało wyraźne, ażeby mogły 
ogrzać i pokonać nasze pozytywne lenistwo.

Zarzuca nam szanowny nasz przeciwnik, że obieramy {a- 
twą drogę doświadczenia i indukcji, w miejsce owych trudów 
i mozołów metafizycznych.

Czy trudniej jest rozmyślać nad czymś przy zamkniętych 
oczach, aniżeli robić doświadczenia i z indukcji dochodzić do 
syntezy, stopniowo i powolnie — nie będziemy w tej chwili 
rozstrzygać.

Zapewne, że trudniej jest objaśnić wewnętrzną istotę 
ducha, aniżeli wykryć chemiczny skład białka, chociaż 
i z tym, co prawda, kłopotu nie mało, — Ale duch czy 
białko, jedno i drugie bada się jak można, i bodaj czy, nie 
ubliżając nikomu, właśnie owi zaślepieni pozytywiści nie wy­
kryli nam więcej i o białku i o duchu, aniżeli owi bezgra­
niczni metafizycy?,,. Że o białku nie nauczył nas nic ani 
Schelling*) i Hegel*), ani nawet Krauze*) z Ulricim*) 
i Fichtem*), tego chyba szanowny nasz przeciwnik nie za­
przeczy; —  że doświadczenie i dedukcja pozytywistów na­
uczyły nas czegoś o białku, na to może także zgodzić się 
zechce, Ale o duchu... Ba! To inna historia, powiecie. Duch 
nie białko, I to prawda — mówmy jednak otwarcie, jak na 
ludzi dobrej woli przystało. Co warta psychologia Fichtego 
lub Hegla? Co zrobił dla psychologii Kant*) lub Schelling? 
—- Zarzucicie nam nieuctwo, gdy odpowiemy: mc — mniej­
sza o to, łatwy to zarzut — nie zrobili nic, bo autor n̂ e wie 
o tym — wykażcie, że zrobili — posłuchamy. Powiecie, że 
Spinoza*) znakomicie zbadał ludzkie uczucia, cho.ć był me­
tafizykiem, Święta prawda! Tylko na szczęście z tych jego 
szacownych badań zostało wszystko, prócz metafizyki. To 
zaś, co zostało, nie dotyczy wcale istoty ducha i materii, lecz 
tylko praw rządzących duchem i materią, i zdobyte było nie 
mocą apodyktycznego rozumu, który doświadczeniem po­
miata, lecz właśnie drogą spostrzeżeń i dedukcji.

Na wyłącznej dedukcji*) opierać się mogą tylko nauki 
czysto formalne, jak matematyka lub logika — ale filozofia.

46



w ogóle obejmująca treść całego świata, w żaden sposób bez 
indukcyjnych uogólnień do żadnego prawa, do żadnej ogól­
nej zasady dojść by nie mogła, Tylko już znane prawa mogą 
dać materiał dla dedukcji sprawdzanej znowu doświadcze­
niem.

Ale nasz szanowny przeciwnik, chociażby przyznał słusz­
ność powyższym zdaniom, powie nam jednak, że badanie 
najgłębszych tajników bytu opierać się musi na pierwiastku 
wyższym aniżeli doświadczenie i indukcja, że osiągnąć się 
da wyłącznie drogą metafizycznego, a więc od całej em- 
pirii*) niezależnego rozumowania,

„Każdy empiryk, mówi p, H. S,, przekonany jest o istnie­
niu praw niezależnie od doświadczenia; to ostatnie służy 
mu tylko za środek do oznaczania ich treści, ale nie dla 
przekonania się, czy w ogóle istnieją w naturze prawa lub 
czy ich nie ma. Gdyby empiryk wątpił o istnieniu praw 
w naturze i przyznanie takowych uczynił zawisłym od do­
świadczenia; gdyby rozum  nie zmuszał go do przyznania 
istnienia praw przed wszelkim doświadczeniem, natenczas 
świat przedstawiałby mu się wiecznie w formie chaosu, 
pomimo wszelkich, nawet najsubetlniej szych doświadczeń," 

Słyszeliśmy o bardzo rozumnych dzieciach, ale o takim 
dziecku, które by „przed  wszelkim doświadczeniem przy­
znawało istnienie praw" jakichkolwiek, nie słyszeliśmy, 
I dlatego też nie możemy ocenić, o ile zdanie powyższe 
o niezależnym od doświadczenia poznaniu jest słusznym; 
przeciwnie, dotychczas wszystkie fakty, jakie znamy, skła­
niają nas do wiary w ścisłą zależność doświadczenia i ro­
zumu, i wolimy przytoczyć raczej zdanie prof, H, Struvego, 
który powyższe nasze poglądy potwierdza wbrew zdaniom 
p, H, S, prawiącego o bezwzględnych apodyktycznych pra­
wach rozumu niezależnych od wszelkiego doświadczenia. 

Oto co mówi o tym przedmiocie profesor H, S,:
,,Poglądy opierające się na pojęciu filozofii jako nauki 

absolutnej, bezwzględnej, która sama przez się, niezależnie

47



od innych nauk ma nas doprowadzić do zupełnego i uzasad­
nionego zrozumienia wszechbytu — straciło wszelkie zna­
czenie w nowszym krytycznym rozwoju filozofii,"

„Poznanie jest procesem wyłączającym z wzajemnego 
działania i ciągłego wzajemnego uzupełniania się wszystkich 
władz tunysłowych człowieka; dlatego też tu żaden sposób 
nie można rozprawiać o poznaniach czystego rozumu nie 
zależących od doświadczenia, ani też o poznaniach doświad­
czalnych wolnych od wszelkiego wpływu ze strony przyro­
dzonych skłonności i praw rozumu^),"

Pan H, S, tymczasem mówi dalej:

„Doświadczenie i dedukcja doprowadzają nas zawsze li 
tylko do prostego zdania, że rzecz ta lub owa tak jest, i nie 
inaczej; że się zawsze przedstawia w ten i w ten sposób 
i łączy się z tymi lub owymi zjawiskami. Lecz odpowiedź na 
pytanie, dlaczego rzecz się ma tak a nie inaczej? Dlaczego 
istnieje taki a nie inny porządek rzeczy? Dlaczego nie 
można przedstawiać sobie świata w innej formie, niż w tej, 
w jakiej go sobie przedstawiamy? itd,, odpowiedź na te 
pytania nie może być nigdy dana przez doświadczenie, bo 
dotyka racji bytu, rozumu działającego w święcie, a ten 
rozum i jego logiczne motywy pojąć możemy wyłącznie 
przy pomocy naszego rozumu,"

Nic nad to słuszniejszego; żadna nauka, najwięcej do­
świadczalna, nie obejdzie się bez uogólnień i analiz rozu­
mowych, i tym bardziej też nikt nie może być filozofem nie 
umiejąc logicznie rozumować i odszukiwać logicznych mo­
tywów tam, gdzie empiryczny materiał w chaotycznym na­
pływa nieładzie: Ale,,,

Dobrze jest wiedzieć, co jest przyczyną ognia i co w ogóle 
przyczyną nazywamy; ale gdyby ktoś  ̂ nie poprzestając na

') Otliczytielnyja czerty filosofii. Warszawa 1873 (przyp. autora). 
Tytuł rosyjskiego dzieła Struvego. Znaczy; „Wyróżniające cechy

48



tych wiadomościach chciał się jeszcze dowiedzieć: dlaczego 
przyczyna jest przyczyną i dlaczego ogień nie może być 
zimnym, temu doprawdy naiika satysfakcji dać nie może, 
ten musi jej szukać w rocznikach egipskich misterii*), w do­
mniemaniach alchemii lub ekstatycznych*) objawieniach 
Swedenborga*).

Dlaczego istnieje taki, nie zaś inny porządek rzeczy, dla­
czego światem rządzą prawa, nie zaś dowolność i przypa­
dek... Ba! trzeba by pogadać z przedwieczną istotą, żeby 
się tego dowiedzieć: kto może, niech sobie wyrabia audien­
cję. Dla nas wystarcza ta wiadomość, że są prawa i że się 
zmienić nie dadzą.

,,Dlaczego nie można przedstawiać sobie świata w innej 
formie, niż w tej, w jakiej go sobie przedstawiamy?!!“

To mi dopiero pytanie!!
Dlaczego?... Gdyby dziecko zapytało ojca; czemu wół 

nie może fruwać po niebie? Cóż by odpowiedział?
Gdyby uczeń zapytał nauczyciela: czemu człowieka wy­

obrażamy zawsze w ludzkiej postaci? cóż by odpowiedział? 
Odpowiedziałby, że uczeń majaczy i że lepiej zrobi pilnując 
książki...

No... ale jeśli nie dziecko i nie uczeń zadaje podobne py­
tanie, lecz filozof, krytyk.

A! w takim razie trzeba odpowiedzieć filozoficznie, kry­
tycznie. Odpowiadamy więc.

Nie możemy sobie wyobrazić świata w innej formie, niż 
W' lej, w jakiej go sobie wyobrażamy, ponieważ wszystko, co 
wiemy o świecie, cała nasza wyobraźnia i filozofia, z tego 
właśnie świata pochodzi, ponieważ najoderwańsze nasze po­
jęcia powstały z doświadczenia, czy to zewnętrznego czy 
wewnętrznego, i nie jesteśmy w stanie wyobrazić sobie ani 
jednej rzeczy, która by nie przypominała nam ziemskiego 
źródła naszych pojęć. Możemy tylko mówić o nieprze- 
strzennej substancji, o jej bezwzględnych atrybutach*), 
możemy nawet pisać całe książki o idealno-realnej czy też

4 Publicystyka pozytywiamu 49



duchowo-materialnej istocie duszy, ale ani duchowej ma­
terii, ani materialnego ducha wyobrazić sobie nie możemy, 
bo wrażenia nasze służące za materiał dla najoderwań- 
szych wyrobów myśli o niczym podobnym nic uczyły nas.

Tymczasem takie właśnie rozprawianie o rzeczach nie da­
jących się pojąć nazywa się trudem  i mozołem  metafizycz­
nym; zaś robienie doświadczeń i badanie indukcyjne, to za­
bawka, to przeskakiwanie lekką  nogą,

,,Czy to wszystko (mówi autor recenzji) nie bardzo po­
nętne dla młodocianego umysłu, który przeszkody napoty­
kane na drodze do swego celu zawsze woli lekką nogą prze­
skoczyć, niż mozolną pracą usunąć. Naprzód, naprzód! 
W ołają; gdzie nie można przejść, tam wcale nie idźmy, albo 
skakajmy,“

Nie wiemy doprawdy, co szanowny autor widzi w tym 
niewłaściwego: gdzie nie można przejść, tam się albo wcale 
nic idzie albo skacze, Prosta rzecz, Ale czyż nasza w tym 
wina, że ktoś chodzi tam, gdzie przejść nic może, a skakać 
nie chce? Po co chodzić? Tyle ze względu na stratę siły 
i czasu.

A teraz co do samego skakania.
Skakanie — to: ,,Doświadczenie i indukcja"; zaś: ,,toro­

wanie dróg spekulacyjnych i budowanie mostów m etafizycz­
nych“, „to trudna i mozolna praca". Ha — niech i tak będzie 
— wybieramy „skakanie".

P. H, S, tymczasem buduje most,,. Będziemy cierpliwi, ale 
poprosimy o bilet wejścia, gdy będzie skończony i gdy 
p. H, S. pierwszy po nim przejdzie. Jako ludzie pozytywni, 
obdarzeni instynktem zachowawczym, co prawda obawiamy 
się nieco, aby się pod nami nie załamał, zanim z wybrzeża 
doczesności przejdziemy do innobytu...

Stara to historia z tym mostąm: budował go jeszcze nie­
boszczyk Plato*), poprawiali Dekart*) i Spinoza; Kant, 
jako rozważny Niemiec, dał pokój i na całe gardło wzywał 
stojących na brzegu, aby się upamiętali i pomnąc na swych

50



poprzedników, co to jeszcze wieżę Babel stwarzać chcieli, 
dali pokój mostowi, który nie ma się o co oprzeć. Ale prze­
konaj że tu ludzi upartych, którzy poza przepaścią widzą 
zbawienie i ziemię obiecaną! Pierwszy Fichte nie usłuchał 
rady wytrawnego mędrca, co więcej: wymyślił sposób praw­
dziwie oryginalny. Zamiast budować most zaczął sobie wy­
obrażać, że już jest na drugiej stronie, mało tego, że nie był 
gdzie indziej. i I !'

Nie chciała ,,rzecz sama w sobie"*) przyjść do filozofa, 
poszedł filozof do niej. Cóż z tego, kiedy dostąpić nie po­
dobna, Jak  owa rusałka przed Hetmanem ulatuje nad prze­
paścią i w mgłach się rozpływa wabiąc tylko i wołając:

„Droga do mnie przez te fale".
Jak  dojść? Fichte pałał żądzą zjednoczenia; rozmarzony 

uczuł, że duch rusałki wstępuje w niego, uczuł, że zaczyna 
się identyfikować z rzeczą samą w sobie! ja  to ona, ona to 
,,ja"! Rzecz sama w sobie zabrała swą ofiarę, — marzyciel 
wpadł do fali i zatonął!

Pokój mu!
Budujmy mosty! woła idealny realizm, ale na brzegu 

cisza i pustki. Nikt nie spieszy do pomocy, tylko duch Hegla 
unosi się nad wodami i wzdycha, I widzi tylko z dala 
ludzi idących do pracy, do doświadczeń i indukcji.

Niwa 1873, i. 7V.

AUTOR NIEZNANY

CZY TO TYLKO MODA!?,..

W ostatnich latach społeczeństwo nasze wstąpiło w nową 
fazę rozwoju mnysłowego.

Dawniej ulegając prądowi, któremu dali początek naj­
więksi nasi pK>eci i powieściopisarze, zwracało niemal całą 
swą działalność ku sferze piękna: entuzjazmowało się i ma-

51



rzyło; lecz nareszcie nastąpił zwrot nowy i zapragnęło 
wiedzy.

Uznało, że nauka jest koniecznym warunkiem bytu społe­
czeństw, i z zapałem rzuciło się do dzieł zaznamiających 
w sposób populamy'‘lub ściśle naukowy z przyrodą i czło­
wiekiem.

Dawniej publiczność kupowała tylko poezje i romanse, 
dzieci swe zaopatrywała na gwiazdkę w bajeczki ilustro­
wane, zostawiając książki naukowe dla uczniów i nielicznej 
garstki pracujących naukowo; dziś zaś kupuje wykłady fi­
zyki, chemii i td,, traktaty popularne o szczególnych kwe­
stiach, prenumeruje pisma naukowe i utyskuje bardzo nad 
tym, że nie posiadamy dobrych podręczników dla dzieci do 
nauki zoologii i botaniki.

Dawniej w pokojach na stolikach znajdowałeś tylko ilu­
stracje krajowe i zagraniczne prenumerowane dla obraz­
ków i powieść mniej więcej nową, często francuską; dziś zaś 
znajdziesz Buckla*), Darwina*) lub wykłady nauk przy­
rodniczych, 1 gdy dawniej przez długi czas wydawcy dru­
kowali tylko utwory beletrystyczne, teraz odważają się 
wydawać dzieła naukowe, często dość specjalnej treści.

Nawet ilustrowane pisma poświęcone głównie beletry­
styce ulegając ogólnemu prądowi uznały za stosowne 
uwzględnić stronę naukową. Jednym słowem, wszyscy, 
z małym wyjątkiem tych, co nie wiedzą, co to jest nauka, 
rzucili się do książek i artykułów rozszerzających zakres 
MÓedzy,

Każdy człowiek umiejący się wznieść ponad prąd życia 
powszedniego i interesujący się losami społeczeństwa nie­
zmiernie się raduje z tego objawu. Słabe tylko głosy ginące 
wśród tętniącego silnym życiem ogółu śmią powstawać prze­
ciwko rozwojowi rozumu, wiedzy; mała tylko garstka pu­
szczyków ciemnoty ośmiela się podnosić głos przeciwko 
nauce, głos znikający bez śladu jak woń zgnilizny wśród

52



łąki kwieciem usłanej, Ws2yscy ludzie z rozumem i sercem, 
nawet tacy, których usposobienie i koleje życia powołują 
w szeregi pracowników na polu piękna, — nawet i oni, tak 
często lekceważący rozum w porównaniu z uczuciem este­
tycznym, są radzi temu zwrotowi ku nauce, albowiem widzą 
w nim zwiastuna lepszej przyszłości.

Społeczeństwo bowiem nasze jest bardzo zdolne do 
przyjmowania i do wyciągania korzyści z nauki. Nawet 
kilkanaście lat naukowego kształcenia wśród dziesiątków 
lat zaniedbanego wychowania wydawało świetne rezultaty. 
Nie potrzeba szukać daleko przykładów, Tadeusz Czacki*) 
przed niespełna stu laty taką zmianę zaważył w ludziach 
,,choć w części inaczej chowanych" pod wpływem reformy 
Konarskiego i Komisji edukacyjnej.

„Łagodność obyczajów zastąpiła niedawno doświadczoną 
pierwej niesforność i twardość,,. Kryminalne umniejszały 
się sprawy, niecne niedojrzałych prawników słabły zapa­
sy,,. Rozmiar gruntów, od zgaśnięcia rodu Jagiełłów zapom­
niany, stał się powszechniejszym,,. Sprawy graniczne, źró­
dło okropnych zabójstw,,, przez rozważniejsze granice i do­
kładniejszy ich opis po większej części już ustały. Odwa­
żono się wątpić o tym podaniu, iż tylko sam chłop musi 
być rolnikiem i że do rolnictwa żadnej nie potrzeba nauki; 
przekonano się owszem, że ta nauka potrzebuje od innych 
umiejętności pomocy.,. Srogie pana z włościanem postępo­
wanie zmniejszyło się. Opinia publiczna już tego karała 
umniejszeniem szacunku za nieludzkie czyny, którego pra­
wo dotknąć jeszcze nic śmiało.,. Prawa nasze, urządzenia 
krajowe, wyroki sądowe i pisma publiczne były owocem 
posuniętego światła..."

Jeżeli więc wtedy zwrot do oświaty tak ważne wydał 
skutki, to czyż nie mamy prawa spodziewać się teraz przy­
najmniej równoważnych? Jeśli wtedy nauka tak wpłynęła 
na umoralnienie, uporządkowanie stosunków i rozjaśnienie 
pojęć, to czyżby miała nas teraz zawieść?

53



A zwrot, który teraz nastąpił w kierunku umysłowości na­
szego społeczeństwa, jest okresem, a przynajmniej zapo­
wiedzą okresu, dla wywołania którego najwięksi mężowie 
przeszłości poświęcali wszystkie swe zdolności i siły. Czy­
tając napomnienia dawniej ogółowi dawane upewniamy się, 
źe gdyby Modrzewscy, Kołłątaj e, Staszyce z grobu powstać 
mogli, to uradowaliby się z tego, że zarodki przez nich zło­
żone w łonie społeczeństwa zaczynają kiełkować, a zachę­
cając nas do wytrwania w nowym zwrocie powiedzieliby: in 
hoc signo vincetis!*)

Wiedzieli oni dobrze, a my teraz zaczynamy się coraz 
bardziej o tym przekonywać, że wiedza jest koniecznym 
warunkiem bytu społeczeństw. Ona je wynosi, a bez niej 
upadają, i gdy powierzchownie na rzeczy zapatrujący się 
widzą w historii tylko intrygi i broń, to głębiej nad nią za* 
stanawiający się widzi, że oscylacja*) poziomu szczęścia 
państw zależy od wzrostu i upadku oświaty oraz praiktycz- 
nych zastosowań nauki,

,,Wszystkie narody, powiada Czacki, nie mogą dojść inną 
drogą do swego prawdziwego szczęścia, każdy w szczegól­
ności człowiek nie może bezpieczniej uporządkować swych 
potrzeb i onym zadość uczynić, tylko za pomocą dobrego 
oświecenia.“

Lecz czy zwrot teraźniejszy jest naturalnym wynikiem 
rozwoju naszego społeczeństwa, czy wypływa z rzetelnego 
przekonania o najniezbędniejszych potrzebach? A może nie 
jest wcale uznaniem potrzeby nauki, może nie jest zwiastu­
nem lepszej przyszłości, lecz tylko objawem mody?

— To zamiłowanie do nauk, mówił pewien doświadczony 
księgarz, niedługo minie, tak jak minęła moda do innych 
działów literatury.

Czyż rzeczywiście tak się stanie? Czy dlatego książki na­
ukowe kupujemy, aby świeciły na biurku lub stoliku imio­
nami Koperników, Darwinów, Helmholtzów?*) Czyż dlatego

54



je czytamy, co mówię, przerzucamy, żeby w salonie ślepić 
pustogłowych blaskiem dzierganej wielkimi imionami blagi?

Czyż zwrot do nauk zniknie j ak meteor wśród powszech­
nej ciemności?

Nieraz się już u nas tsik zdarzało, lecz wpływały na to 
potężne wstrząśnienia. Lecz dziś czyż się nie zdołamy 
oprzeć wszelkim wpływom, czyż doświadczenie nie dodało 
nam energii, czyż porzucimy naukę, tak jak porzucamy 
modne ubranie?

Wielu uważa nasz ogół za niedojrzały, wielu zeimiłowanie 
do nauk poczytuje za modę. Za granicą kierunek naukowy 
bardzo się rozwinął: nauki przyrodnicze zajęły takie stano­
wisko, że wstydziłby się każdy cudzoziemiec mający pre­
tensję do nazywania się wykształconym, gdyby nie miał 
choć lekkiego o tych naukach pojęcia. Sława Darwina, Tyn- 
dalla*), Helmholtza*) i wielu innych uczonych tćik roz­
głośną się stała, że wstydziłby się każdy, kto był w szko­
łach, gdyby nie wiedział, co ci uczeni zrobili. Więc może 
także tylko dla wstydu społeczeństwo pragnie znać ich 
prace, może naśladując tylko zagranicę gamie się do nauki? 
A gdy te wielkie imiona spowszednieją, gdy wielkie odkry­
cia przestaną zdumiewać, to może ogół zobojętnieje i rzuci 
się znów do romansów silniej drażniących jego nerwy i bier­
nie wegetować będzie w apatycznej nirwanie*] umysłu!

Nie śmiemy tego przypuścić. Społeczeństwo nasze świetną 
naukową przeszłością dowodzi, że żywi w swym łonie dą­
żenie do światła; że Kopernik, Śniadeccy i tylu innych 
wielkich uczonych nic są to anomalie*) wyrosłe na ciele 
mchu poziomego; że może się obudzić z letargicznego ma­
rzenia i począć żyć życiem, jakie ludziom przystoi, życiem 
myśli i czynu.

Zdaje się, że chwila ta teraz nadeszła. Lecz wciąż jak fał­
szywa nuta brzmi w moich uszach: a może to tylko moda!

Mieliżbyśmy więc być zdolni do życia tylko w sferze 
marzeń, a obcy zupełnie krainie myśli i działania??

55



Smutny byłby nasz los w takim razie.
Społeczeństwa umiejące tylko marzyć, a nie myśleć 

i działać, giną.
To memento*) niechaj nic daje spać tym, co mogąc my­

śleć, uczyć się, nauczać i działać, nie. myślą, nie uczą i nie 
działają; co mogąc wpływać i zachęcać do rozbudzenia 
prawdziwego życia, nie wpływają lub nawet zniechęcają. 
Niech brzmi w uszach apostołów bierności, gdy wołają: za­
mknijmy się w sobie, bądźmy granitem. Nie bezwładnym 
i bezmyślnym granitem nam być należy, rozsypującym się 
wreszcie w proch pod wpływem warunków zewnętrznych, 
lecz żywym, odnawiającym się organizmem na nie oddzia­
ływającym. Oddziaływać zaś skutecznie możemy tylko 
myślą, rozumem, nauką.

Niwa 1874, nr 51.

56







ADAM WIŚLICKI

GROCH O ŚCIANĘ

Parę słów do całej plejady*) zapoznanych wieszczów
naszych,

„Dawno już temu, kiedym jeszcze odbywał literacki ter­
min, zdarzyło mi się po napisaniu sążnistego poematu zajść 
do jednej z redakcyj używającej pełnego szacunku zarówno 
dla swej niczym niezachwianej powagi, jak i dla prze- 
stronności skrytek pugilaresu,,, nakładcy.

Oczekując przybycia redaktora rozpocząłem przegląd 
najprzeróżniejszych rysunków zdobiących ściany pokoju, 
a w ich szeregu zajęła przede wszystkim moją uwagę r '̂- 
cina wyobrażająca gremium*) redakcyjne. Na samym środ­
ku rysownik pomieścił na dzielnym pegazie*) wieszczego 
poetę. Promienie biją mu z czoła otoczonego wieńcem lauru, 
zwitem papieru jak hetmańską wstrząsa buławą. Oto jest 
urzędowy wieszcz redakcyjny, chluba uznanego parnasu*), 
duch upojony ambrozją*) niebiańskich sfer poezji! On 
t w o r z y  powinszowania na Nowy Rok, na dzień Józefów 
i Marcinów, on do rycin za opłatą sześciu groszy zgrabne 
dobiera rymy,,. Jego poezja — to słodka perspektywa 
uśmiechająca się tym, co nie pragną chodzić w surducie 
o dziurawych łokciach, co chcą jeść zawsze śniadanie, 
obiad i kolację,,, a posiadają dar składania wierszy. Mło­
dzieży górnolotna, zapatruj się na te wzory!

Ta uwaga wstrząsnęła mię głęboko, widoki, że po naj­
dłuższym oczekiwaniu zostanę urzędowym poetą którego 
z pism, tak mi się uśmiechnęły szyderczo, że mimo ukrytego 
w zanadrzu poematu, pierwiosnka moich nadziei, nie cze-

59



kając więcej drapnąłem czym prędzej od tego obrazu, 
chwili tej pióro moje zostało strzaskane dla poezji, 

a plejada zapoznanych limików zmniejszyła się o jednego 
kandydata.

Za to przeniewierstwo dwudziestu tysiącom spłodzonych 
przeze mnie rymów wielki Apollo skazał mnie na czytanie 
wszystkich wierszy, jakie pomieszczone są w szpaltach lite­
rackiej prasy warszawskiej. Mam nadzieję, że policzonym 
to mi zostanie w przyszłym życiu jako pokuta za grzechy 
odbyta już na tym padole płaczu. Wiedzcie bowiem, że 
czytanie wieszczów dzisiejszych nie jest tak rzeczą błahą, 
jeżeli mianowicie owładnie was owa żyłka dysekcyjna*}, 
jeśli się staniecie choć trochę krytykamij to jest nieprzy­
jaciółmi poetów, jak mówi melancholijny Nodier*), Wtedy 
rozpoczynają się dla was tortury! Ach, ileż to razy od­
bywałem dantejską wędrówkę po kręgach rymów chcąc się 
spotkać z myślą,,., ileż razy rzewnymi spłakałem się łzami 
nad sonetem do białej róży, jakże naziąbłem śród ranków 
biegając za gwiazdami w sukience utkanej z zorzy,,. Czę­
sto kaleczyłem sobie ręce o Ciernie — szukając Kwiatów, 
ciężko trwoniłem czas przysłuchując się fletniom wierzbo­
wym i echom igrającego wiatru z dzwonkami w dąbrowie’. 
A los szyderca rozwiewał mi w nicość Pyłki lub przesy­
pywał same Plewy, gdym się dobadać chciał ziarna-

Ale szczytem mojej męczarni były wieszcze płody pseu­
donimów i kobiet. Czuli śpiewacy róży, makolągwy i gila — 
Florianie, Zbigniewie! boskie Safony, Liliany, Wandy, 
Aniele i Adele!,,, wy, co karmicie się lazurem i esencją 
liliową, czemuż musiałem z wami cierpieć?! Przebóg, wy 
bowiem jesteście uosobionymi ranami, ‘kariatydami*) schy­
lonymi pod brzemieniem nieszczęścia, źródłami sączącymi 
łzy milionów! Wasza wielka pierś rożdarta od ramienia po 
żebra, wasze oczy zapatrzone poza kręgi gwiazd,., komety 
zniszczenia świecą wam nad głową, a buchacie ogniem pie­
kielnych cierpień jak lawą wrzące piersi Wezuwiusza,

60



Pojmujesz, kochany Czytelniku, ile to trzeba cierpieć, aby 
wcieliwszy się przeboleć te wszystkie rozpacze, męki, wy­
buchy tylu i takich piersi.,, a w końcu zapytawszy się zimno, 
czego ci panowie i te panie chcą, czego oni cierpią, otrzy­
mać na to odpowiedź jak w balladzie: ja  nie wiem!

Zapasem tedy uwag i bolesnych wrażeń uzbieranych w tej 
pokutniczej wędrówce podzielimy się z wami, czytelnicy, 
aby smutna kara zesłana mi przez Apollina, iżem śmiał my­
ślą bunt podnieść przeciwko ugotowanym wieszczom, stała 
się płodnym ziarnem, z którego by ziele zastanowienia roz­
winęło swe gałązki w gaju przez wybrańców muzy zEimie- 
szkanym.

A teraz idźmy śmiało, wołając słowami Kropiciela:

Kropić! kropić! kropić!,,.

ORLANDY*) CIERPIENIA

Powstając na cierpienia mniemanych poetów, jako na pro­
ste odgrywanie komedii nie tylko przed ludźmi, ale nawet 
przed sobą, podziwiając ten obłęd, który ich utrzymuje 
w mniemaniu, iż ludzie drwią z ich łez, nie żywimy wcale 
zamiaru rozsiewania czysto realnych, a jak chcą poeci, 
zbrodniczo materialnych przekonań; pragniemy tylko wyka­
zać, w jak wielką popadają śmieszność ci marzyciele, któ­
rzy chcą koniecznie wmówić w nas, że cierpią, że są isto­
tami nadziemskimi, pełnymi potęgi pieśni, uczucia, serca 
i uniesień, co w ich ustach jest czystą facecją*). Czym jest 
pieśń bez myśli, uczucie bez jasnego widzenia rzeczy, serce 
bez stałego i niewzruszonego charakteru? A możnaź nazwać 
potęgą pieśni nabój wyszukanych wyrazów, jakimi często­
kroć zapoznani geniusze bombardują do twierdzy zdrowego 
rozsądku zbrojnej w baterie ulane z twardego i niczym nie 
przebitego sensu? Czyż mamy nazwać uczuciem te okropne 
frazesy, w których zawsze łza jest subiektem*), serce obiek-

61



* tern*, a predykatem*) kapie?:.. Zaprawdę, powiadamy wam, 
natchnieni wieszcze, iż nadto widoczne są sposoby tworze­
nia waszych fantasmagoryj*), abyśmy jeszcze mogli stanąć 
wobec nich jako spektatorowie*). Bo i cóż wy potraficie 
nadzwyczajnego? Potrzeba wam przekleństwa — bierzecie 
pionm, potrzeba nienawiści, używacie węży, krokodyli, lam­
partów, gotowi jesteście wszystkie mamalia*), amphibia*), 
insecta*), a nawet cały ukłńd Cuviera*) wezwać do uni­
cestwienia jednego indywiduum, które po takim zbatożeniu 
rymami wygląda jak oparzona kura, •

Ale jaki powód tego unicestwienia, za co to przekleństwo, 
co was tak dręczy okrutnie, nad czym taką obfitośćdez wy­
lewacie, przyznamy się, że zwykle nie wiemy nic zgoła, 
a nie wiemy dlatego, iż niepodobieństwem jest wywniosko­
wać cośkolwiek bądź z waszych wielce rozpaczliwych tre­
nów. Zobaczymy to zaraz w ustępach, jak dokumenty mó­
wiących dość głośno, nawet za głośno przeciwko wam. Oto 
wyjątek z pewnej poezji pomieszczonej w jednym z pism 
między notatkami o tatuowaniu a wysadzaniem słoniów na 
ląd. Poeta śpiewając (wszyscy bowiem śpiewają) tak mówi:

„Nadzieja powiała błyskiem,
A miłość, wiecznie dręcząca,
0  zastygłe piersi trąca!
Precz! — tam skonały już dźwięki
1 niemo, głucho i ciemno (?)
A siła nieznanej ręki
Wstrzymała burze nade mną (!!)
J a  chcę spokoju,'spoczynku.
Ja  nic mam uczuć, krwi, tętna...
Wszystko mi wzięła pamiętna
W zamierzchłych snów upominku.
J a  gardzę, ja klnę, odpycham.
Od złudnych marzeń daleki,
0 , nic... ja  płaczę i wzdycham.
Ja  tęsknię i kocham na wieki.

62



Kocham? to słowo szalone!
Tęsknię? Ach, czyliźem dziecię? 
Pamiętać, co już minione 
I czego nic ma na świecie (??)
I tak się łudzić i szaleć,
I chwytać wichrów poświsty,
W mgły nocne pięściami walić!" (!!!] itd.

Wyobraźcie sobie tylko tego młodego wieszcza o zakrze­
płych piersiach, któremu niemo, głucho i ciemno, co chce 
spokoju, a jednak musi kląć, odpychać, tratować, płakać, 
gardzić i bić pięściami w mgłę (praca nic utrudzająca) 
i [pamiętać?] to wszystko, czego nic ma na świecie! '— To 
mi rycerz cierpienia i dlaczego? Dla* jakiejś tam pam iętnej, 
z którą w młodym a cienistym gaiku  prowadził ongi roz- 
howory?!

Inny znowu wieszcz daje taką poezję, zatytułowaną „Łzy 
dziewicy":

,,Jakiż to słyszę uroczy szum?
Czy to wtór wichru do moich dum.
Co na dnie serca spowite leżą.
Nim rozbudzone w pierś mą uderzą,
Wypłyną z łona w potoku słów.
Zlecą ku niebu i wrócą znów 
Do tego źródła drogich pamiątek.
Skąd snuję wrażeń mych cichy wątek?

Nie, to nie wiatru przeciągły jęk.
To niby pszczółek srebrzysty brzęk 
Szemrzy u źródeł, grucha po górach,
Szumi w dąbrowie i tonie w chmurach,
I znów na ziemię aż spoza chmur 
Nieziemskich tonów sprowadza chór,
By rzewne jęki z krainy zgonu 
Przed Stwórcą wybrzmiał arfą Syjonu,

63



Takie siał dźwięki mój anioł-stróż,
Gdy śniłam szczęście na wiankach z rCż.
Lecz czemuż teraz chwile boleści 
Melodia nieba dźwiękiem swym pieści???
O, juź odgadłam: to Ojciec mój 
Zsyła mi z niebios pociechy zdrój!
Czuję, jak spływa z strumienia brzękiem.,,
Juź się zaręczył z piersi mych jękiem!”

Powiedzcie mi tylko, na Boga, gdzie tu są łzy dziewicy 
i czemu ten wieszcz /ęczy całą piersią?  Rymują wiersze, 
ale sensu nie ma!

Każdy przyzna, źe wszelkie przyjemnostki, w które 
brniemy dla zadowolenia chwilowego zaniedbując wyszuka­
nia w nich rzeczywistych stron pożytku, stają się tylko 
w mniejszym lub większym zakresie ruiną naszych prawdzi­
wie posilnych konsekwensyj, jakie moglibyśmy osiągnąć stu­
diowaniem tej drapieżnej rzeczywistości kaleczącej nas tak 
często fizycznie i moralnie. Dla was, panowie natchnieni, 
taką przyjemnostką — jest marzenie, ta smutna półsenność, 
która z was w początkach czyni indywiduum ni do tańca ni 
do różańca, następnie miesza kombinacje rzeczywistych 
i prawidłowych postrzeżeń, aż w końcu przeradza się w mo- 
nomanię*) i z istoty myślącej tworzy ogólne zdaje mi siq. 
Może powiecie: ależ my tworzymy pieśni, układamy rytm, 
dobieramy końcówek; a ja powiadam wam, moi panowie, 
że każdy, jeżeli zechce, może pisać wierszem, gdyż słusz­
nie ktoś rzekł: dziś wszyscy ponauczali się wybornie grać 
wbezika*), bilord i pisać wiersze. Sposób na to dość prosty, 
wyucz się na pamięć jak najwięcej dobrych i niedobrych 
wierszydeł, następnie weź pióro i powiedz sobie, źe masz 
na przykład pisać odę pełną ognia. Nie wiesz, do czego? To 
fraszka! Wszak słyszałeś, iż poeci na jakikolwiek przedmiot 
spojrzą, gotowi napisać odę, Ty, przypuśćmy rzuciłeś okiem 
na śnieg, więc zapal się i«pisz — przede wszystkim jednak 
poszukaj końcówki; znalazłszy ją  myśl przyjdzie sama z sie-

64



bie, tylko przypadkuj oba rymy tak np.: śnieg, bieg, śnie­
giem, biegiem.,. No i cóż, jeszcze nie masz myśli?,,, a gdyby 
tak było:

,,Dziwnym okoliczności zbiegiem 
Upadł deszcz ze śniegiem!“

W podobny sposób wyrobionymi darzycie nas, poeci, wier­
szami, a każdy z was jest niepojętym, każdy cierpi, nawet 
i wtenczas, gdy pisze tak wysoko komiczną tragedię, jak 
Ludgarda*), lub obmyśla upajanie się wiosną,,, jadąc san­
kami na pączki; następnie przychodzi na drugi dzień o go­
dzinie siódmej rano do redaktora lub redaktorki i przerywa 
pierwszemu golenie się, a drugiej mycie, cytując w porę na­
pisany ustęp:

,,Spójrz przez zamglone oczy 
Na powab wiosny uroczy!.,.“

kiedy na dworze dmie zawieja śniegu, że psa żal wygonić 
na ulicę.

A teraz słówko, Wiek dziewiętnasty nie jest wcale wie­
kiem cierpiących i zachwyconych trubadurów; jego poezję 
stanowi ciągły postęp, ciągła dążność do zajęcia takiego sta­
nowiska wobec praw przyrody i ludzkości, aby w jak naj­
większym zakresie urzeczywistniał dla siebie wszystko, co­
kolwiek myśl jego podyktuje do wykonania. Inteligencję 
tego wieku składają jednostki prawie li tylko w specjalnym 
zawodzie; każdy odczuwa w sobie pewne powołanie, pewne 
odrębne zdolności, a chwała jego usposobieniu, jeżeli tę je­
dyną swoją zdolność przede wszystkim doprowadza do wy­
sokiego stopnia doskonałości czerpiąc z ogólnej skarbnicy to, 
co posłużyć może do jego przedmiotu, bo taki dorzuci ziarno 
do powszechnego zasiewu, a ono tam wyda tysiące na po­
żytek ogółu.

Próżno, panowie uniwersaliści*), chcielibyście utrzymy­
wać, że człowiek pracujący specjalnie nad jednym przed­
miotem wżywa się w niego i przeistacza w kółko zegarkowe

5 Publicystyka pozytywizmu 65



2apominając rozwijania indywidualnej doskonałości; ale 
czyż to nie prawdziwa zasługa jako pojedyncze kółko speł­
niać zadanie w ogólnej harmonii, niżeli zostać pędziwiatrem 
muskając wszystko po wierzchu, a nigdzie nie przyczyniając 
się do porządku tej cudownej organizacji, jaką jest społecz­
ność? Spytacie, co za związek ma ten odskok od poetów 
i poezji do specjalistów i encyklopedystów, ale chciałem wy­
kazać wartość poświęcenia się pojedynczemu przedmiotowi, 
aby tym sposobem nadmienić wam, panowie natchnieni, iż 
dla zostania dziś wieszczem trzeba mieć tę niepokonaną 
żądzę, która się wyrabia przez logiczny sąd o rzeczywi­
stości, żądzę, powiadam, przeprowadzenia jednej myśli, jed­
nej idei, która by jak iskra elektryczna przebiegała fale 
społeczeństwa i wstrzęsieniem tychże nowe perły wyrzuciła 
na jego pożytek.

A wy, poeci, cóż lej ludzkości dajecie: wiarę, siłę ideału? 
czyście służkami pańskimi, co torują nowe drogi? Nie, na 
takie rzeczy nie macie czasu — wy cierpicie!! I

Przegląd Tygodniowy 1867, nr 49.

PIOTR CHMIELOWSKI*)

UTYLITARYZM*) W LITERATURZE

W poprzednim numerze ,,Niwy‘* powiedziano, że utylita- 
ryzm jest ,,wielką społeczną zasadą, która nakazuje czło­
wiekowi być użytecznym w siądzie i zawsze“ ; powszechność 
jej nie cierpi żadnego wyjątku. Zgodnie z tak wyrażoną 
myślą chcielibyśmy obecnie roztrząsnąć pytanie, czy i sfera 
literatury, sfera sztuk pięknych musi być zaprzęgnięta do 
rydwanu użyteczności, który, jak powiadają przeciwnicy, 
rozmiażdża wszystkie wyższe natchnienia ludzkości depcąc

66



po ideałach jak po zwyczajnej żwirowce... Pytanie nad­
zwyczaj ważne, jeżeli zwrócimy uwagę na wielkie rozpo­
wszechnienie utworów sztuki i literatury, które przenikają 
do mas, wdzierają się do najbardziej oddalonych zakątków 
roznosząc zdrowie lub chorobę. Pytanie niemniej ciekawe, 
gdyż tylu przeróżnych zdań, tylu hałaśliwych wykrzykni­
ków, tylu energicznych sądów częstokroć najzupełniej 
sprzecznych ze sobą, tylu uniesień zarówno pochwalnych 
jak i potępiających, stawało się i staje dotąd powodem. 
Warto się więc nad nim zastanowić, a przede wszystkim 
wdarto się porozumieć.

Rzadko się zdarza wyraz, który by rzucał kość tak wiel­
kiej niezgody, jak ów właśnie utyliłaryzm. Zawiera on 
w sobie pojęcie użyteczności. Ale jest użyteczność i uży­
teczność; każdy ją inaczej rozumie, stosownie do swego wy­
chowania, do swoich potrzeb i wyobrażeń. Na najniższym 
szczeblu cywilizacji za użyteczne uważa się to, co najpierw­
sze i najgrubsze zarazem wymagania ciała zaspokaja. Im 
wyżej społeczeństwo się wznosi, tym bardziej rozszerza się 
nie tylko zakres, ale i rodzaj jego potrzeb. Dla czerwono- 
skómego Indianina cyrkiel jest co najwyżej cackiem, dla 
wykształconego Europejczyka rzeczą wielkiej wagi, ale 
i to nie dla każdego; poeta np. (chociażby Europejczyk) 
gardzi nim. Wszystko na tym biednym świecie jest 
względne.

Użytecznym jest to, co zadość czyni interesowi osobiste­
mu, powiadają. Niech i tak będzie. W takim razie każdy noa 
prawo wymagać zupełnie czego innego. Któż pokombinuje 
tysiączne, milionowe interesy, jakie jednostka społeczna 
może mieć do załatwienia? Bożek egoizmu, brutalstwa, ma­
terialnych zachcianek rozsiądzie się na ołtarzu dobra ogól­
nego każąc sobie podawać krwawe ofiary. Gdzież tu spra­
wiedliwość, gdzie porządek, jaki w gospodarstwie społecz­
nym koniecznie panować musi? Wszystkie szlachetniejsze 
nabytki zdobyte przez ludzkość w długim lat przeciągu roz-

67



wiewają się jak mgła; ideały spadają w cenie, nawet tyle 
nie warte, co murzyni z cukru, Umysłowość nasza obwinięta 
powrozami nerwów i muskułów nie może już dyszeć,., 
i zawsze nieszczęsna,,. Iliada, Boska i Nieboska komedia. 
Pan Tadeusz itp. papierowe sztuczki mogą tylko posłużyć 
do palenia w piecach biednych umierających z zimna. Na­
uki abstrakcyjne, wysokie — zaprzęgnięto do pługa, aby 
uprawiały kamienistą skibę, na której owies się nawet nie 
rodzi. A w ustroju społecznym? Przecież naszym lękliwym 
dziennikarzom na samo wspomnienie utylitaryzmu włosy 
na głowie powstają! A spod pióra wydobywają się ciche 
napomnienia, przestrogi przed widmem Benthama*).,. 
Doprawdy! aż w głowie się zakręci! Tak: w pojęciach bru­
talność, w moralności epikureizm*), oto skutki wyznawa­
nego przez was utylitaryzmu — wołają zwolennicy ideal­
nych mrzonek.

Niestety! odpowiadamy, cóż winni zwolennicy utylita­
ryzmu, że znajdują się ludzie, którzy go nie rozumieją, od­
dają się brutalnym swoim pwpędom, których zepsute serce 
nie zna różnicy pomiędzy szacunkiem a pogardą, że wresz­
cie Bentham fałszywe wnioski z prawdziwej zasady wy­
prowadził, Nie możemy tu wchodzić w szczegóły, gdyż za­
nadto byśmy długo zatrzymywali uwagę czytelnika na 
przedmiocie pobocznym "tego artykułu, wskażemy więc tylko 
wszystkim lękliwym logikę Milla*) (księga VI, poz. 8), 
ażeby się przekonali, że zwolennik utylitaryzmu (jakim jest 
par excellence*) John Stuart Mili) niekoniecznie potrzebu­
je być zwolennikiem Benthama. Użyteczność, utylitaryzm 
opiera się na zasadzie m oralnej, która wymaga, ażeby 
wszystkie czynności nasze zmierzały do jednego celu: do 
rozwoju i udoskonalenia, a w rezultacie do uszczęśliwienia 
najprzód: danego społeczeństwa, a następnie i całej ludz~ 
kości. Utylitaryzm nie rozczłonkowuje społeczeństw na po­
jedyncze jednostki, ale skupia je w całość, każe działać 
w myśl i dla dobra tej całości. Tak pojmujemy utylitaryzm

68



i w takim znaczeniu mówić o nim będziemy w zastosowaniu 
do literatury.

Na pierwszym zaraz wstępie walczyć musimy nie tyle 
z wyobrażeniami, ile z wyrażeniami, które są najczęściej 
błędne, bezsensowne, Np, istnieje frazes sztuka d la  sztuki. 
Co to jest? Gdybyśmy nie znali filozofii Hegla, zmęczyli­
byśmy się lat tysiąc nie mogąc rozwiązać tej sfinksowej za­
gadki. Zastosujemy frazes ten do najprostszego wypadku, 
a nonsens od razu wyjdzie na wierzch. Napisałem np, po­
wieść. Jest to utwór sztuki, a więc on istnieje dla sztuki, to 
jest sam dla siebie, a zatem czytelników nie potrzebuje. Po 
co to jemu? On sam sobie jest celem. To znaczy: człowiek, 
istota obdarzona zmysłami i umysłem, rozumem, jako tako 
wykształcona, pisze pow ieść — po co? ażeby napisać po­
wieść. Ubliżalibyśmy wszystkim rozsądnym ludziom, którzy 
choć jedną w życiu swoim napisali powieść, gdybyśmy przy­
puszczali, że oni tej właśnie przy tworzeniu trzymali się 
maksymy. Nie! Jest to frazes niedorzeczny, który chce wy­
rażać myśl, jakkolwiek nie zupełnie prawdziwą, ale choć 
w części słuszną. Wszystko, czego człowiek dokonywa, do­
konywa dla siebie lub dla swoich bliźnich, dla społeczeń ­
stwa. Trudno, żeby ternu chciał ktoś zaprzeczyć. Frazes 
sztuka dla sztuki nie może ’̂ 'ięc wykluczać bynajmniej celu 
ludzkiego, gdyż inaczej nie podobna by było sobie wyobrazić, 
żeby go wypowiedział człowiek przy zdrowych zmysłach. 
Cel ten upatrywano w Wytworzeniu piękna, Ludzie zapatru­
jąc się na nie kształcą w sobie uczucie estetyczne. Jest to 
zasada w gruncie prawdziwa, potrzebuje tylko bardzo 
szczegółowych i bardzo ścisłych objaśnień, przez częste bo­
wiem, a po większej części fałszywe powtarzanie starła się 
z niej istotna przyrodzona barwa, która nadaje jej znacze­
nie, Jednostronne i niejasne określenia naszych estetyków 
sprawiły, że nie wiemy już czego żądać od sztuki, od litera­
tury, Jedni powiadają: artysta, poeta, powieściopisarz
tworzyć powinien swobodnie; zajmuje go tylko piękno i nic

69



więcej jak piękno; co jemu do zadań społecznych? Sztuki 
jest wolną, swobodną; precz z powijakami...! Czy artysta 
szuka natchnienia w starożytnej Grecji, czy w wiekach 
średnich, czy na Wschodzie, wszystko to jedno; byle nam 
przedstawił ideał. My się nim będziemy zachwycali, bę­
dziemy się wpatrywali w boskie oblicze ideału, którego ar­
tysta jest natchnionym kapłanem, i... będziemy płacili za te 
urocze ideały. Nauka ostudza zapał konieczny przy two­
rzeniu, wykoślawia talent, którego blaskowi rozwinąć się 
nie pozwala. Kto ma w piersi święty ogień natchnienia, (na­
turalnie zesłany z nieba), ten może sobie żartować z docie­
kań naukowych. Poproście z łaski swojej uczonego, który 
zjadł kilkadziesiąt tysięcy tomów, żeby wam napisał po­
wieść. Nie napisze; a jeżeli nawet napisze, to przy czytaniu 
jej zaśniecie naprzód, nim pierwszą dokończycie stronicę. 
Dla przykładu dość przytoczyć powieści znakomitych kry­
tyków: Sainte-Beuve’a*)  u Francuzów (la  Volupté), p. Ty- 
szyńskiego*) u nas (M orena). Nic zawracajcie nam głowy 
nauką; my jesteśmy wolne dzieci sztuk wyzwolonych.

Wy jesteście bałwochwalcami formy, odpowiadają im 
drudzy, zabijacie ducha dla ciała pomimo całego waszego 
pozornego idealizmu. Zadowolenie, otumanienie umysłu, 
rozkosz obłudna — oto wasz cel, wasze zadanie. Nie przy­
krywajcie się formułkami piękna jak kapturem, spod któ­
rego rzucacie ukradkiem spojrzenia na przedmioty zbytku, 
oszołomienia i rozpusty duchowej. Wy, tacy niby to du­
chowi, a nie dbacie o myśl, potrącacie ją nogą, Ludwig Filip 
mówił o Villemainie*), że wprzódy tworzył frazes, a później 
dopiero szukał myśli, która by owemu frazesowi odpowia­
dała. Wieluż to takich Villemainôw pomiędzy nami!.,. Pa­
miętajcie, co powiedział Proudhon*) : ,,Sztuka bardzo 
prędko upada, jeżeli przestaje zajmować umysł, jeżeli staje 
się dla niego rzeczą małej wagi i zamienia się na przedmiot 
ciekawości lub rozkoszy!" Jeżeli będziecie nam dawali 
cacka, bawidełka, to zawczasu gotujcie sobie trumnę. Nam

70



potrzeba wyrażenia potrzeb społecznych, nam potrzeba 
gwaru życia, a wy przygotowujecie nam proszki, które by 
nas najskuteczniej ukołysały do snu. Dość już spaliśmy; 
teraz musimy się przebudzić i... działać. A jakże dopomóc 
temu może sztuka, jeżeli zerwie z życiem, z nauką, z prze­
mysłem, z teoriami społecznymi, jeżeli zamknie się szczel­
nie w obrębie fantazji i stamtąd tylko wyrzucać będzie swe 
drogocenne skarby? Artysta i>owinicn przed wykonaniem 
swego dzieła powziąć cel jakiś społeczny: utwór jego powi­
nien mieć tendencją. Bez tendencji nie ma dobrego dzieła 
sztuki; są tylko mniej lub więcej pięknie wyrobione fata- 
łaszki.

W żądaniu tendencji objawia się bardzo wyraźnie duch 
naszego czasu. Wyraz ten w zastosowaniu do literatury po­
jawił się u nas przed laty kilkunastu i odtąd coraz głębsze 
zapuszcza korzenie w przelionaniach tak krytyków z powo­
łania, jak i publiczności. Jest to atoli formułka, zresztą bar­
dzo popularna, poza którą skrywa się dążenie do zarzuce­
nia rutyny, do pozbycia się starych, zwietrzałych pojęć 
i sposobów działania na społeczeństwo. W roku 1828 pisał 
Mickiewicz: ,,Dziwną sprzecznością w literaturze naszej 
mieliśmy uczonych poetów  i mówców; ale teoretycy nasi, 
zacząwszy od gramatyków aż do estetyków, żyli tylko ką­
skami prawideł wyniesionych ze szkoły, zresztą ciemni 
i pełni przesądów  z nie wiadomością połączonych“. Dziś 
czasy się zmieniły. Teoretycy zdobyli sobie wiedzę ciągłą 
i niezmordowaną pracą; a poeci i powieściopisarze, ufni 
w swój talent przyrodzony, zaniedbali się kształcić. Nauka, 
a po części i życie przyniosły inne wyobrażenia, w^skazały 
nowe ideały; a poezja i powieściopisarstwo uparcie trzy­
mają się starych. Jeżeli więc dzisiaj domaga się krytyka, 
ażeby literatura stała się tendencyjną, chce przez to po­
wiedzieć, że już dawne formy sprzykrzyły się, że nowe 
pierwiastki życiowe wołają o idealizowanie ich w sztuce; 
że potrzeby społeczne wzrastają ciągle, a tymczasem w sfe-

71



rzc poezji nie znajdują najmniejszego odgłosu; przebrzmie- 
wają bez echa, skazane na śmierć, nie upamiętnione na 
przyszłość.

Powstaje tu jednakże pewne nieporozumienie, które naj- 
zup>ełniej fałszuje pojęcie sztuki i jej zadanie w społeczeń­
stwie. Jeżeli bowiem powiemy, że zadaniem sztuki jest 
uzewnętrzniać piękno, a potem, że sztuka powinna być 
dźwignią społeczną przeprowadzając w utworach swych ja ­
kieś socjalne tedencje, to nasuwać się może myśl, że sztuka 
ma cel podwójny, jeden od drugiego różny. W tym właśnie 
zamyka się cała omyłka, która wywołuje tysiące sprzeczek 
i miliony niedorzeczności. Twierdzą np,, że utwory tenden­
cyjne grzeszą po większej części brakiem naturalności 
i istotnego piękna, naciągając bowiem wszystkie charaktery 
i sytuacje do z góry powziętej tendencji, nie mogą swobod­
nie obserwować przyrody i pięknie jej przedstawiać, Z ta­
kiego sposobu tworzenia, twierdzą dalej, powstają mniej 
więcej rozsądne traktaty społeczne, ale nigdy arcydzieła 
sztuki. Że tćik bardzo często bywa, nie myślimy się sprze­
czać; postaramy się tylko wyjaśnić przyczyny tego stanu 
rzeczy.

Utwór zależy od tworzącego; a tworzący od przyrodzo­
nych usposobień swoich i od otoczenia, w którym żyje. 
Dotąd artyści i literaci stanowili odrębną klasę w społe­
czeństwie: mieli swoje zwyczaje, swoje towarzystwo, swój 
język nawet. Wyróżniali się —  i co najważniejsza — 
chcieli się wyróżniać od reszty społeczeństwa, co im na­
dawało pewną cechę oryginalności, jeżeli nie śmieszności, 
Niezgrabność, roztargnienie, zamyślenie, pochmurna melan­
cholia lub bachusowa wesołość, brak pojęcia praktycznej 
strony życia, a stąd niezaradność w interesach material­
nych, pewna miękkość charakteru przemieniająca się nie­
kiedy w mazgaj stwo, pewna lekkość usposobienia, brak sta­
łych przekonań i zasad; to były główniejsze wady czy za­
lety, — stosownie od sposobu zapatrywania się osób oce­
niających, — jakie dostrzec można było w dotychczaso-

72



wych przedstawicielach piękna. Nic mówię tu oczywiście 
o wyjątkach, które wszędzie znaleźć się muszą; ale o ogóle, 
o owym ogóle, który stanowi większość. Otóż jeżeli jeden 
z tej większości natchniony jakąś poważniejszą myślą za­
mierzą puścić się drogą nową, nic utorowaną dotąd; jeżeli 
chciał w utworze swoim przeprowadzić jakąś tendencję: 
z konieczności musiał błądzić, rysować szkielety zamiast 
żywych ciał, fałszować i przekręcać dążenia społeczne, 
gdyż nie miał najmniejszego we wszystkich tych sprawach 
doświadczenia; był zupełnie obcy całemu ruchowi nauko­
wemu, przemysłowemu, handlowemu i w ogóle społecz­
nemu. Trudno narysować scenę sądu przysięgłych temu, 
kto nigdy nic podobnego nie widział, a przynajmniej nie 
czytał z dokładnego opisu. Nie podobna znać dobrze po­
trzeby reform społecznych człowiekowi, który żył w cia­
snym kółku towarzyskim nie zaprzątając się nigdy naukami 
społecznymi, nie obserwując życia poza zakresem miło­
snych westchnień i przekleństw rozpaczy.

Ażeby więc tendencja nie szkodziła utworowi piękna, po­
trzeba przede wszystkim zaprowadzić reformę w wykształ­
ceniu i życiu samych artystów i literatów. Każdy członek 
danego społeczeństwa powinien przyczyniać się, o ile siły 
mu starczą, do jego dobra; powinien być użytecznym. Im 
kto wyższy zajmuje lub chce zająć stopień na skali spo­
łecznego znaczenia, tym zakrćs użyteczności jego szerszymi 
promieniami zakreślać się musi. Kto zaś pragnie zostać 
przewodnikiem innych niosącym pochodnię oświaty, ten po­
winien tych innych przekonać, że zdoła im zapewnić jak 
najobfitszy zapas użyteczności, W każdym innym razie 
porywanie się 3o przewodnictwa wyda się śmieszną pre­
tensją dla oświeconych, mistrzostwem dla głupców, wyso­
kim powołaniem dla interesowanych, a najzgubniejszą za­
chcianką dla dobra ogółu.

Nie chcąc się narazić na taki wypadek artyści i literaci 
powinni być obywatelćimi jak wszyscy inni, tj, znać wszyst­
kie cele, do których społeczeństwo zdąża, przejąć się obo-

73



wiązkami, jakie ono wkłada, i zgodnie dopiero z tymi ce­
lami i z tymi obowiązkami pomysły swoje w utworach 
sztuki urzeczywistniać. Oburzyć się tu kto może, źe ubocz­
nie zarzucamy nieobywatelskość naszym dotychczasowym 
pracownikom pióra. Jest to najfałszywszy, a co gorzej, naj- 
niegodziwszy wniosek, jaki ze słów powyższych rozdraż­
niona namiętność wyciągnąć by mogła. Nic o to mi idzie. 
Chcę tylko powiedzieć, że każdy pisarz powinien żyć ży­
ciem ogólnym, a nie swoimi osobistymi przypadkami 
i awanturami; że fK>trzeba nie tylko czuć, ale i rozumi>>ć 
wszystkie jmtrzeby, jakie w danym czasie w społeczeństwie 
powstają; że poza miłosną stroną życia, którą zazwyczaj 
poeci i powicściopisarze za temat utworów swoich obierają, 
istnieje sfera cierpień i smutków przewyższających stokrot­
nie zawody erotyczne, że wymagania czasu, zrozumienie 
jego ducha nie dadzą się ułatwić wśród bezczynnego ma­
rzenia, w którym zostawia się swobodny polot wszystkim 
myślom i wyobrażeniom nie przebierając w nich wcale, nie 
kategoryzując*) ich.

Wyrobienie stałych, niewzruszonych zasad jest tu pierw­
szą i najważniejszą rzeczą. Na śmieszność by się wysta­
wił, kto by dziś chciał utrzymywać, że zasady niewiele 
ważą w utworach piękna. Doprawdy? Więc by tak mało 
należało cenić publiczność, której się przedstawia jakiś 
obraz z jej życia, żeby powiedzieć jej z prostodusznym 
uśmiechem: na dziś to dobre; ale jutro przyjdź, zobaczysz 
zupełnie co innego; wszakże tobie idzie o to tylko, ażeby 
mile czas przepędzić; mniejsza, kosztem jakich przekonań; 
bawmy się, dopóki młodość i talent służą,..

Mamy te same szkoły, te sćune instytucje, żyjemy pod 
tymi samymi prawami; dlaczegóż od innych wymagamy 
stałych zasad, od których zależy dzielność charakteru; 
a poetom i powieściopisarzom tak łatwo przebaczamy 
chwiejność, a nawet sprzeczność najoczywistszą? Porzu­
ciwszy raz mrzonki o nadziemskim rodzie natchnienia po­
winniśmy zastosować do niego te same wymagania, jakich

74



żądamy od każdej innej dziąłalności z zakresu handlu, 
przemysłu itd. Sumienna kontrola myśli na polu publicznej 
kariery, jak i w książkach, jest podstawą dobrobytu spo­
łeczeństwa.

Tymczasem poeci wyrzekają na twarde warunki rzeczy­
wistości, z którymi w wiecznej żyją niezgodzie, a my im 
przyklaskujemy i pochwalamy dla pięknego wiersza 
wszystkie te kaprysy, chorobliwe objawy, które w innych 
iludziach surowo byśmy potępili. Dziwna logika! Życic 
nasze nic jest rajem, to prawda; ale wszyscy je znosimy 
starając się zapobiec nadużyciom, zaprowadzić ulepszenia, 
zreformować zastarzałe instytucje, zamienić utyskiwania 
na pożyteczną działalność; a poetom pozwalamy swobod­
nie kwilić jak niemowlętom nie wiedzącym, co zrobić ze 
swą ręką!...

Porzućcie, panowie, podniebne stropy i zejdźcie na zie­
mię pomiędzy pracujących i cierpiących, wesołych i smut­
nych, zadowolonych i zrozpaczonych, stańcie się wieszczami 
tego, co widzicie i co słyszycie, a głos wasz umili nam go­
dziny biedy, opromieni cienrności... Bądźcie ludźmi takimi, 
jak my jesteśmy; nie żądajcie dla siebie przywilejów; boś- 
cie przecież ucywilizowani. Życic społeczne to nie zaścia­
nek; znajdą się w nim materiały do szerokiego poematu, 
jeżeli go ktoś wyśpiewać jeszcze zdoła, znajdzie się przed­
miot do satyry, która da wam sposobność wskazać istotne 
zło ogólne, a nie niezadowolenie indywidualne. Praca, na 
znajomości, na dokładnej znajomości stosunków oparta, 
będzie prawdziwie użyteczna.

Powieściopisarz i poeta musi znać wszystkie kierunki 
swojej cpK>ki i być ich wyobrazicielem, W tym jedynie ra­
zie można mu przyznać prawo przewodniczenia swemu spo­
łeczeństwu, Jakież bowiem rady dać może człowiek, który 
pogardza rzeczywistością, a w swoim tylko wnętrzu szuka 
środków do działania na masy?

Działalność jego będzie bezpłodna, a rady śmieszne albo 
niedorzeczne. Poeta usuwa się od spraw ogólnych albo też 

\’
75



na najgorsze prowadzi je drogi. Zarówno z naszych jak 
i z dziejów Francji można by tu kilka dla tmaocznienia 
naszych myśli przytoczyć przykładów.

Poeta staje się bufonem*) albo mazgajem, jeśli szczelnie 
się zamknie w swojej jaźni*) nie dając posłuchania spra­
wom obchodzącym resztę obywateli kraju.

Nawoływanie do utylitaryzmu w życiu i w pismach od­
rywa ludzi od bufonady i mazgaj stwa, a prowadzi ku ce­
lom nie jednostkowego, ale ogólnego znaczenia. Nie po­
dobna tu nawet mówić o zarzucie, który zacofani idealiści 
czynią rozpowszechniającym ową naukę, jakoby pozbawiali 
ludzkość ideałów, jakoby poniżali sztukę dając jej za pod­
stawę poziomy realizm. Cóż bowiem może przedstawić 
większy i wspanialszy ideał, jak urzeczywistnienie dobra 
społeczeństwa?,,. Na to nie ma odpowiedzi; każdy zgodzić 
się musi, że w takiej dążności jest najwyższe podniesienie 
sztuki, a nie je j upadek. Im szersze umysłowość nasza 
koło zakreśli, im rzetelniej je odczujemy jako obywatele, 
tym słowo nasze większej nabierze potęgi, tym pewniejsi 
będziemy, że działalność nasza nie jest dziennym wyrob- 
nictwem, lecz w przyszłość sięgającym zasiewem dobrego, 
użytecznego ziarna.

Chcąc spełnić to zadanie potrzeba mieć samowiedzą 
swych czynów, to znaczy: znać cele i środki, przyczyny 
i skutki wszystkiego, co praktycznie przeprowadzić zamie­
rzamy, Mówiliśmy już o tym wymaganiu każdej rozumnej 
działalności w artykule ,,Bierność“ (nr 14); powtarzać się 
więc nie będziemy. Literacka działalność, jak każda inna, 
tym samym podlega warunkom.

Precz więc z bezświadomym natchnieniem! Precz ze 
wszystkimi głupstwami, które mamiąc poetów wskazywały 
im łatwą drogę próżniactwa i duchowego ospalstwa. Do­
póki umysłowość społeczeństwa obwinięta była w pielu­
chy, wystarczały jej bajeczki i powiastki o zaczarowanych 
księżniczkach. Dopóki nauka nie weszła w krew znacznej 
klasy ludności, teoria nieświadomego tworzenia mogła samo-

76



władnie panować w estetyce i krytyce. Dzisiaj te czasy 
minęły. Samowiedza przebudziła się w narodzie, odrzuca 
więc od siebie wszystko, co jest niewyraźnym bełkotaniem 
dziecka.

Dzisiaj powiadamy sobie: albo literatura pójdzie ręka 
w rękę z najdroższymi naszymi interesami, zarówno ma­
terialnymi jak duchowymi, albo też pozostanie w tyle, od­
śpiewując litanie nieutulonego żalu i bezmyślnego m aja­
czenia. W pierwszym wypadku przyjmiemy ją do swego 
towarzystwa i cenić będziemy na równi z innymi użytecz­
nymi produkcjami; w drugim zaś, niech lunicra, nam jej 
nie potrzeba.

My wiemy, co robimy, dokąd dążymy, jakich środków 
do spełnienia swych celów użyć mamy. Cóż nam po ma­
ruderach sprawiających tylko nieporządek, a nie przyno­
szących żadnej korzyści? Nie zwracajmy na nich uwagi; 
nawrócą się, zaczną świadomie uczestniczyć w pracy spo­
łecznej, albo też poginą. Żal nam tych biedaków; ale cóż 
robić? Pochód społeczeństwa przerywać się nie może. Nie 
jest to teoria bezlitosnego gnębienia, ale przyrodzonej du­
chowej konieczności. ,,Kto nie pracuje, nie powinien jeść" 
powiedział św. Paweł, i miał najzupełniejszą słuszność. 
Marnowanie sił na niedorzeczności jest społeczną zbrod­
nią. Gdyby się szczerze przejęto tą zasadą, mniej by było 
bawidełek i świecidełek, a więcej rzeczy użytecznych. J e ­
żeli bowiem autor zawsze i wszędzie występować będzie 
jako obywatel, jeżeli biorąc do ręki pióro nie będzie 
wprzód przemyśliwał, jakie frazesy najmilej wpadną 
w ucho czytelnikowi, ale zastanowi się nad treścią swego 
utworu i zda sobie sumiennie sprawę z celu, do którego ma 
dążyć, i ze środków, jakie do tego celu doprowadzić mogą, 
jeżeli wymagania i cele społeczne, nie zaś oklaski bezmyśl­
nego tłumu będą jego przewodnikaim, to utwór jego zado­
woli zarówno estetyczne poczucia, jćik i prawidła myśle­
nia. Idzie tylko o harmonijne zespolenie wszystkich wy­
magań w jedną całość. Ostatecznie bowiem to, cośmy po-

77



wiedzieli wyżej, odnosi się do wychowania i wykształce­
nia literackiego, do urobienia charakteru przedstawicieli 
piękna; , przy samym tworzeniu wszystkie owe czynniki 
stać się muszą w przedstawianiu takich postaci, w skreśla­
niu takich sytuacji, które by były jak najżywszym obra­
zem danej chwili w danym społeczeństwie, albo też chwili 
analogicznej, podobnej w dziejach tego samego albo innego 
społeczeństwa. Rozdwojenie artysty tu nie istnieje, wycho­
wanie i wykształcenie popchnęło go już w oznaczonym kie­
runku; dzieła jego będą jednolite-, bo odbijać będą myśl 
jednolitą. Obawa więc, o której poprzednio przy określe­
niu znaczenia tendencji mówiliśmy, jest najzupełniej 
płonną; nie ma podstawy w samej definicji utylitaryzmu. 
Panuje tu jedność; ogólna bowiem zasada zdążania do roz­
woju i udoskonalenia społeczeństwa wszystkie różnobarwne 
promienie działalności autorskiej skupia w jeden promień 
biały, jasny jak światło słoneczne. Pod sztandar ten wszy­
scy szlachetni zapisać się muszą; a jeżeli były dotąd spory, 
nieraz nawet zacięte, pochodziło to z nieporozumienia, co 
pod wyrażeniem utylitaryzmu w literaturze roziunieć na­
leży. Nie mamy nadziei, ażebyśmy artykułem naszym spory 
te złagodzili, zwłaszcza pomiędzy osobami interesowanymi, 
które po większej części przekonane aż do oczywistości nie 
chcą złożyć broni raz podniesionej i wolą się raczej nara­
zić na zarzut niekonsekwencji, aniżeli uznać się za zwy­
ciężonych. Szło nam głównie o czytelników bezstronnych, 
nieuprzedzonych; chcieliśmy wskazać nasze zapatrywanie 
się na zadanie i cel poezji i beletrystyki, która z powodu 
nadmiernego rozpowszechniania, a bardzo wielkiej nieuży- 
teczności, wymaga prędkiej i stćuiowczej reformy, skąpa­
nia w nurcie myśli zdrowych, mogących wlać w je j żyły 
nowe życie i przemienić ją na istotny czynnik produkcji 
społecznej, nie wskutek pozoru, nie wskutek szumnych wy­
krzykników frazeologii, ale wskutek istotnej, prawdziwej 
użyteczności.

Niwa 1872, nr 18.

78



ELIZA ORZESZKOWA*)

LISTY O LITERATURZE 

Wiek XIX i tegocześni poeci — List I 

(Wnioski końcowe)

Gdy, jak widzieliśmy wyżej, epoce naszej nie brakuje 
bynajmniej na wzniosłych ideach, na bohaterskich żywo­
tach jednostek i mozolnych dążeniach mas ku ideałom, gdy 
zatem nie brakuje je j i na żywiołach poetycznych; gdy 
z innej strony znowu zadanie poezji jako sztuki pięknej 
mającej uszlachetniać umysły, pocieszać serca i krzepić 
siły ludzkie, nie ustało dotąd, jak prawdoi>odobnie nigdy 
nie ustanie, dlaczego nic posiadamy poetów, którzy by ży­
wioły poetyczne czas nasz przenikające spożytkowali i za­
danie kapłanów sztuki godnie pełnili? Czy przyczyną nie­
dostatku tego jest we współczesnym pokoleniu istniejący 
brak poetycznych talentów? Gdyby tak było> gdyby talenty 
pMDetyczne nie istniały pomiędzy nami, całe pisanie to nie 
posiadałoby przyczyny bytu, co więcej, osnowa jego byłaby 
całkowicie fałszywą, gdyż tam, gdzie są żywioły poetyczne, 
muszą też być i poetyczne kierunki umysłów, kędy zaś lu­
dzie z przyrodzonym popędem do poezji rodzić się prze­
stali, tam istnieć przestała poezja. Dwa te bowiem istnie­
nia, ducha poezji i poetów, mają się względem siebie tak, 
jak przyczyna względem skutku i skutek względem przy­
czyny.

Talenty poetyczne istnieją bezspornie śród społeczności 
naszej we współczesnym nam pokoleniu, dowodem tego są 
te drobne lecz drogocenne perełki, które od czasu do czasu 
spadają nam z horyzontu poezji, szczerym uczuciem lub 
wzniosłą myślą wyróżniając się pomiędzy gradem udają­
cych brylanty mydlanych baniek, dowodem tego są nawet

79



i ci trzej poeci, których utwory powyżej cytowane^) obu­
dziły mniejsze myśli i uwagi.

Nie do nas należy wyrokować o prawdziwości i stopniu 
talentu p. Leonarda Sowińskiego. Krytyka i publiczność 
wydały o nich od dawna wyrok przychylny. Najzupełniej 
zgadzamy się w tej mierze z krytyką i publicznością, uzna­
jemy w p, Sowińskim poetę utalentowanego, władającego 
niepospolitą mocą, jędrnością i harmonią słowa. Nic idzie 
zatem przecież, abyśmy z całym szacunkiem należnym wy­
bornemu tłumaczowi ukraińskich śpiewów Szewczenki'^) 
i twórcy kilku istotnie pięknych, przed laty wyśpiewanych 
pieśni, zadać nie mieli pytania: dlaczego w lutni jego 
wszystkie popękały struny, prócz tej, która bardzo harmo­
nijnie... zgrzyta na nutę komunału?*)

Panowie Miron i Gomulicki, jako młodzi ochotnicy w sze  ̂
regu uprawiających literacką niwę, bardziej podpadają 
pod sąd swych współczesnych, W drobnych utworach Mi­
rona znajduje się niejeden ton, który jak wszystko co 
szczere — idzie prosto z serca; niejeden wiersz, który wy- 
błysły z prawdziwego natchnienia, do rzewnej lub głębo­
kiej zadumy kołysze zewnętrznymi sprawami roztargniony 
umysł czytelnika. Najwybitniejsze jednak piętna przyro­
dzonego talentu noszą na sobie utwory p. Gomulickiego. 
Przypomnijmy sobie parę utworów, pierwsze, jakie się nam 
na pamięć nawiną: W zwątpieniu, Capriccio, Chloe, Pyta­
nie bez odpowiedzi itd. Pierwsza rzecz, jaka uderza nas 
w tych utworach, jest doskonałe władanie słowem. Jest to 
rzecz błaha i pmdrzędna, gdy, jak się to dzieje z wyżej 
wymienionymi utworami, nie towarzyszy jej podobnież wła­
danie szczerym uczuciem i rozumną myślą, A jednak rzecz 
ta wymaga, koniecznie wymaga talentu. Ten, kto go nic 
posiada, sto piór zgryzie, morze atramentu wyleje, wyuczy 
się na pamięć słownika Lindego*) od pierwszej karty jego 
do ostatniej, a nigdy przecież tajemnic mowy nie odgadnie,

*) Mowa o poetach Sowińskim Leonardzie. Mironie i Wiktorze Gotnulickim,

80



harmonii słów nie dosłyszy, zginie — a w sedno sztuki nie 
ugodzi. Panowie: Gomulićki, Sowiński, Miron, El,,,y*) od­
gadli te tajemnice, dosłyszeli tę harmonię, trafili w sedno 
mowy naszej i wydobyli zeń źródło słów marmurowych, 
brylantowych, motylich i słowiczych. A więc pytanie 
znowu i cały szereg pytań. Dlaczego cudowne formy te 
lak drobne, tak mało ważące na szalach sztuki i rozumu, 
tak krótko żyjące w pamięci publicznej, tak obce nam, bez­
silne, bezwpływowe?

Zobaczymy, w jaki sposób tegocześni poeci nasi określają 
sami stanowisko w świecie poezji i poetów, a na pytanie 
to odpowiedź z łatwością znajdziemy.

,,Poezjo" — woła jeden z poetów — ,,ty klęczysz koma 
pośród stosu trupów, łzy niedoli błyszczą w twoim diade­
mie, a wzrokiem ścigasz pochód Mojżeszowych słupów^)." 
,,Poezja" — mówi poeta inny — ,,z ramion krzyża modli 
się gasnąca“)." ,,Poeci — wykrzykuje trzeci poeta — my 
jak lunatycy, wpółsenni nawet w dzień i na ulicy"*)."

Poezja tedy ,,przebywa pośród tmpów", a więc żyjących 
nie zna i nic o nich nie wie. Poezja przybita do krzyża nie 
posiada władzy ruchu, a więc świata nic widzi, bo po nim 
nie chodzi. Poeci — ,,limatycy" idą za promieniem księ­
życa, a gdy w dzień półsenni, z zamkniętymi oczyma cho­
dzą po ulicy, o życiu i sprawach jego rozmawiać muszą 
jak ślepi o barwach. ,,Poezja ściga pochód Mojżeszowych 
słupów". Ostatniej tej czynności tegoczesnej poezji wcale 
nie rozumiemy i jakie by ona znaczenie miała, pojąć nie 
jesteśmy w stanie. Prawdopodobnie też nie ma ona żad­
nego znaczenia i wymienioną została tylko dla dźwięku 
i brzęku wiersza, jak się to musi zdarzyć każdemu, kto mó­
wić pięknie umie, ale o czym by mówić miał — nie wic.

*) p. Sowiński w wierszu pt. „Dział pieśni" (przyp. aut.).
*) p. Gomulićki w wierszu pt. „\X̂  zwątpieniu" (przyp. aut.) 
*) p, Miron w wierszu pt. „Na dziś" (przyp. aut).

8 Publicystyka pozytywizmu 81



o  czym by mówić mieli, nie wiedzą — w tym jądro 
kwestii.

Ile razy czytelnik przebiega oczyma poetyczne utwory, 
o jakich mowa, zachwyca się szczerze pięknością ich formy, 
ale zarazem ze smutnym westchnieniem wymawia: gdyby 
ci ludzie siadając do pisania wiedzieli, o czym pisać mają! 
Jako przykład tej nieświadomości niech posłuży nam wier­
szyk p. Gomulickiego pt. Pytanie bez odpowiedzi. Pan Go- 
mulicki kocha naturę, jest to widocznym, dopóki tedy 
śpiewa o jeziorze, księżycu, łabędziach, szmerze liścia i sre­
brzystych dymach, dopóty śpiewa pięknie, rozumie sam 
siebie i my go rozumiemy; ale gdy tylko na scenę wstępuje 
człowiek, gdy mówić wypada o smutkach jego, samotności,
0 zagadnieniach bytu jego wśród zjawisk otaczającej go na­
tury — nić myśli urywa się, poeta zarzuca na się obłok ta­
jemniczości, przykłada palec do ust i szepce: tajemnica! 
wszelkie pytania zostają bez odpowiedzi, bo poeta odpo­
wiedzieć na nie nie lunie, bo począwszy mówić o człowieku 
nie wie, co ma mówić.

Dzisiejszym poetom naszym nie dostaje dwóch dźwigni: 
miłości i wiedzy. Mało kochają, bo mało rozumieją; mało 
rozumieją, bo mało kochają. Jest to błędne koło, w któ­
rym druzgotać się, niszczyć i umierać muszą nie tylko ta­
lenty, ale i geniusze.

Dlaczego talenty nasze nie rozprzęgną tego fatalnego 
koła, nie stopią go mocą miłości, nic otworzą w nim wrót 
szerokich na świat potęgą wiedzy? Odpowiedzmy na to 
znowu wyżej przytoczonymi słowami poetów: poezja klę­
czy pośród stosu trupów, poezja na krzyżu modli się ga­
snąca, poezja ściga pochód Mojżeszowych słupów, poeci 
jak lunatycy wpółsenni chodzą po świecie.

Tak, nic podobna i nie należy zaprzeczać temu, że jeśli 
tegoczesna poezja złorzeczy dzisiejszemu społeczeństwu, 
społeczeństwo dzisiejsze z niechęcią i niedowierzaniem, co 
najmniej z obojętnością, spogląda na tegoczesną poezję.
1 inaczej być nie może. Wszystkie zjawiska, czy to z za-

82



kresu pojęć i sztuk, czy z dziedziny instytucji, jeśli tylko 
zapoznawaj ą zmiany dokonywające się wśród ludzkości, 
jeśli wpatrzone w to, co było, tracą z oczu to, co jest, nie 
chcą poznawać i wyrozumiewać tego, co się staje; pozby­
wają się powagi wszelkiej i użyteczności, biorą rozbrat 
z uczuciami i potrzebami pokoleń nowych, tracą rację 
i prawo bytu. Poezja dzisiejsza zapoznaje wszystko, co 
dzieje się i staje teraz, nieprzyjazne stanowisko zabiera 
względem wszystkiego, co jest przedmiotem miłości, czci, 
starań, prac dzisiejszej ludzkości, źródłem jej bólów i po­
ciech, je j szczęścia i jej niedoli. Stąd wypływa, że poezja 
dzisiejsza stała się rezerwuarem zbierającym v/ siebie 
wszelkie wyobrażenia, które pomiędzy ludzkością kredyt 
utraciły, z dziedziny życia  zostały wygnane w krainę zmar­
łych. Poezja dzisiejsza jest urną, do której w postaci męt­
nych łez spływają wykluczane z głów ludzkich przesądy. 
Wtedy gdy ludzkość pracuje nad urzeczywistnieniem idei 
równości, ona ustanawia i przechowuje ostracyzmy*) nie 
tylko już kastowe, ale i najróżnorodniejszych odcieni i ga­
tunków. Ostracyzmem tym podlega w dziedzinie poezji 
mieszczanin, bankier, fabrykant, kupiec, podlegają im szare 
surduty, fraki, cylindry, machiny, skalpele*), lokomotywy, 
podlegają im całe epoki czasu, grupy ludności, krajów 
i idei.

Wtedy gdy ludzkość rozkochała się w nauce i w niej u j­
rzała najpewniejszy środek do uszlachetnienia się i uszczę­
śliwienia, poezja wyklina naukę; z jednaką zajadłością 
chłoszcze chemię i pedagogię, fizykę, ekonomię społeczną, 
fizjologię i psychologię. Wtedy gdy ludzkość wszystkimi 
siłami swymi dąży do obalenia fałszywych wielkości, dok­
tryn*) absolutnych ducha krępujących; poezja zwraca je 
ku wiekom, w których wielkości te purpurą płaszczów kró­
lewskich i krwi ludzkiej przyodziane, szumiały i tłumy nie­
winnych stopami swymi deptały; w których doktryny te 
rozkazywały ziemi „brzmieć chórem wiary archanielskim“, 
a ludziom nie myśleć, nie badać, łączyć z wyobrażeniem

83



Boga smołę piekielną. Obcy duchem dzisiejszej ludzkości 
poeci nie badają najgłębszej jej istoty, nie badając je j, nie 
posiadając o niej wiedzy, nie wiedząc o niej nic, nie czują 
ku niej miłości.

A jednak talent przyrodzony, a może też chęć odzna­
czenia się, zdobycia oklasków od ,,taboru ciurów" i lauru, 
jakkolwiek rodzi on żołędzie, popychają do śpiewania.
0  czym śpiewać można nie kochając nic, nie wiedząc o ni­
czym? Ktoś, kiedyś, szczerze czy nieszczerze, zadął w róg 
Jeremiaszowy*), Była to tonika podana poetom, którzy 
czując popęd do śpiewania nie wiedzieli, o czym śpiewać 
mają, A tonika ta stała się całą poezją, a poezja stała się 
jednym wielkim,,, komunałem.

Tak, dzisiejsza poezja nasza, z wyjątkiem bardzo nie­
wielu i bardzo zresztą niewiele znaczących piosenek, jest 
niczym więcej, jak tylko pięknymi bardzo słowy przyodzia­
nym komunałem. Zepsuty wiek XlX, tłusty bankier, sprze­
daj na niewiasta, niestała kochanka, prozaiczna chemia, 
blużriiercza ekonomia i ,.. cóż więcej? nic więcej w poezji 
naszej nie ma. A tłumy wojujące, zapytasz czytelniku,
1 tłumy uciskane i miliony jednostek ze wszystkimi uczu­
ciami i myślami swymi, ze wszystkimi tak zmiennymi ko­
lejami swych losów? a ideały cnoty, sprawiedliwości, pięk­
ności, miłości, zgody, braterstwa, przebaczenia, które ja ­
śnieją- nad ludzkością? a otchłanie pokus, krzywdy, wy­
stępku, zbrodni, zgryzoty i pokuty, otwierające się pod jej 
stopami? O niczym z tego nie wie tegoczesna poezja, nic 
z tego nie kocha. Słusznie więc mówimy do poety: O! prze­
stań lunatykiem być i na księżyc patrzeć, nie śpij, lecz 
czuwaj, i gdy na ulicę grodu wychodzisz lub w ściany do­
mostw wstępujesz, szeroko otwieraj wpółsenne dotąd twe 
oczy, a ujrzysz krzyże, o które się pytasz, krzyże sieroctwa 
i niedoli i krzywdy i rozpaczy i rezygnacji i bólów serca 
i zwątpień umysłu i zgryzot sumienia, i ujrzysz te krzyże, 
a ponieważ dłoń twórcza zapaliła w twej piersi iskrę ta­
lentu, zaśpiewasz nam o tych krzyżach coś wielkiego i pię-

84



knego, a gdy o nich śpiewać będziesz, „pogodzisz się ze 
światem i z nami i z sobą^)" i „poczniesz wieść życie po­
rządniejszej treści.“

Aby poetyczne talenty wyjść mogły z obłędnego koła, 
aby wygrzęzły z komunału i ze stanu ubrylantowanej za- 
rodkowości przejść mogły w stan rozwoju i potęgi: trzeba, 
aby nowożytni poeci sercem i myślą złączyli się z nowo­
żytną ludzkością, aby ją poznali naprzód, pokochali potem; 
aby zapomnieli o owej postaci, która z rozczochranym 
włosem, ze zgrzytającymi zębami, w bezładnym odzieniu, 
z oczyma zaspanymi lub krwią zaszłymi, zjawia się w baj­
kach piastunek i nosi w nich nazwę poety, aby raz na 
zawsze przekonanymi zostali, że poeta rozczochrany, 
zgrzytający, wiecznie wpółsenny lub nieprzytomnym sza­
łem porwany — to fikcja, przesąd, komunał, a poeta 
prawdziwy, duch prawdziwie wielki, mądry i twórczy — 
to rodzony lubo najstarszy brat ludzkości, mistrz jej dum­
ny i zarazem pokorny je j uczeń, natchniony wieszcz i za­
razem towarzysz miły i wyrczmniały je j przyjaciel, wy­
chowawca je j i zarazem wychowaniec, a nawet wychowa- 
niec wprzódy jak wychowawca, to, słowem, według wspa­
niałego wyrażenia Byrona, który nim określił jednego ze 
swych przyjaciół-poetów, to cor cordum, serce serc.

Tak, społeczność dzisiejsza obojętnie znajduje się 
względem dzisiejszej poezji. Jest to prawda. Wina ta 
przecież nie po stronie społeczeństwa, lecz po stronie po­
etów. Fałszem jest bowiem twierdzenie, jakoby nowożytne 
doktryny zabijały w ludziach poczucie i pragnienie po- 
etyczności, Ani pozytywizm, ani racjonalizm nie stają 
w sprzeczności z poezją w istotnym, wzniosłym i zarazem 
rozumnym je j znaczeniu, nie zaprzeczają ideałom przy­
świecającym drogom ludzkości, ani zrzekają się piękna 
i miłości, zachwytu i uwielbienia. Zrzeczenia się tego i za­
przeczenia dokonywa jeden li tylko egoistyczny materia-

*) Miron w wierszu pt, „Na dziś" (przyp. aut.).

85



lizm życiowy. Materializm ten przecież nie z żadnej na­
ukowej doktryny lub filozoficznego systematu powstaje, 
ale z przewagi zmysłów nad tunysłem ogarniającej pewne 
jednostki źle przez naturę stworzone lub okolicznościami 
zewnętrznymi skrzywione i zepsute. Materializm taki 
istnieje pomiędzy wyznawcami wszelkich szkół naukowych 
i filozoficznych, tak że dowiedzioną jest rzeczą, iż człowiek 
najzażarciej w mowie lub pismach wojujący za ultramon- 
tańskie*) zasady lub wyznający idealistyczne teorie, w żą­
dzach swych i obyczajach najgrubszym być może mate­
rialistą, Materializm taki w większej lub mniejszej mierze 
istniał zawsze, a jednak nie przytłaczał i nic unicestwiał 
nigdy poezji ani poetycznych duchów, ale owszem, one to 
umniejszały go i w cieple promieni swych topiły. Mate­
rializm życiowy istnieje i dziś, ale poezja nie umniejsza go 
już i nie topi dlatego, że nie ma w niej ani światła, anî  
ciepła, które powstać mogą tylko z wiedzy i z miłości. 
Poezja pozostawszy w tyle za ludzkością, wziąwszy z nią 
rozbrat, utraciła moc wzruszania, zachwycania i uszlachet­
niania, bezsilną się stała, bladą, niezrozumiałą i obojętną. 
I w tym właśnie leży olbrzymia szkoda, jakiej poniesie­
niem zagrożoną jest ludzkość! Jeśli poeci nie pogodzą się 
z nowożytnym światem, nie zrozumieją go i nie ukochają, 
nowożytny świat utraci bardzo ważną etyczną siłę 
i dźwignię.

Zagrożeni stratą taką, roziuniejący, jaką pustkę utworzy 
ona w tej skarbnicy, z której ludzkość czerpać powinna 
zdrowie swe, moc swą i zacność, posiadamy wszelkie pra­
wo zawołać ku nowożytnym według czasu, prastarym 
wedle ducha poetom naszym: poznajcie nas i ukochajcie, 
sercem i myślą złączcie się z pracami i cierpieniami na­
szymi, pomagajcie nam spełnić pierwsze i dźwigać drugie, 
dla natchnień waszych źródeł szukajcie pomiędzy nami, 
przestańcie śpiewać dla gwiazd i archaniołów, a śpiewajcie 
dla naszych serc i umysłów, niech pieśni wasze brzmią 
tonami z duchów naszych wyjętymi, niech stawią nam

86



przed oczy ideały, które d la  nas są ideałami. Jeżeli zaś 
wadzicie złości jakie i nieprawości, a dla zniszczenia ich 
ujmujecie w swe dłonie miecz Temidy*) i dla wrygwizdania 
ich przykładacie do ust swych flet bożka Pana*), ojca Sa­
tyrów, i dla wyszydzenia ich okrywacie swe głowy czapką 
blazeńską: bądźcie, jako był ów niemiecki poeta, którego 
dzwonkami tak chętnie i często, lecz tak nieumiejętnie 
dzwonicie, a który stał się trefnisiem ludu swego dlatego, 
aby, jak powiadał, pocieszać go i do męstwa zachęcać, aby 
w potrzebie najlepszy śmiech swój i całą krew swoją 
w ofierze mu składać, i śmiejąc się z niego łzy nad nim 
ronić, i pod fałdami togi wieszczej jemu, ułomnemu lecz 
nieszczęśliwemu i uciśnionemu, przynosić berło mocy 
i koronę śwdatłości.

Wtedy i my także zrozumiemy was i ukochamy, za 
głosem waszym iść będziem w światy uwielbień i ideałów, 
gwiżdżące flety wasze zawstydzać i unicestwiać poczną na­
sze nieprawości, a dzwonki czapek błazeńskich włożonych 
na głowy wasze będą nam dźwięczeć w ucho jak przypom­
nienia piękna i cnoty, a w sercach naszych obudzać dla was 
wdzięczność i cześć.

Niwa 1873, nr 43— 48.

FRANCISZEK KRUPIŃSKI*)

ROMANTYZM I JEG O  SKUTKI 

Rozdział III 

(Wnioski końcowe)

W epoce, gdy kwitła poezja romantyczna, a czasy to 
jeszcze tak niedawne, popłacała teoria estetyczna, według 
której piękno ucieleśnione w sztukach pięknych jest samo 
dla siebie celem, jest jednym ze stopniów, po których się 
wspina idea bezwzględna w swej wędrówce do zostania

87



duchem bezwzględnym. Sztuka zatem według takiej teorii 
ma na celu nie dążenie do uszlachetnienia społeczeństwa, 
lecz zadośćuczynienie dialektycznemu*) rozwojowi idei 
bezwzględnej: jeżeli zaś oddziaływa na społeczeństwo, to 
tylko pośrednio, mimo, że tak powiem, swej woli.

Pod tym względem, tj, co się tyczy pojmowania celu 
sztuki, dzisiaj zmieniły się nieco pojęcia; coraz mniej 
o tym mówią, żeby sztuka miała być sobie samej celem: 
przeciwnie uczą, że cel je j, równie jak nauki, tkwić po­
winien w podnoszeniu społeczeństwa na wyższe uobyczaje- 
nia szczeble, I nie tylko pojęcie o celu sztuki uległo zmia­
nie: zmieniło się też wyobrażenie o jej początku i rodo­
wodzie, Nie mówimy bowiem, że idea bezwzględna zradza 
sztukę jako konieczny szczebel swojego rozwoju; lecz że 
uczucia piękna tkwiące w duszy człowieka na równi z in­
nymi uczuciami, jak niemniej potrzeby społeczeństwa, 
okoliczności, śród jakich się rozwija, zradza ją tę lub ową 
sztukę, że zatem nie może ona stać w odosobnieniu, ale być 
czynnikiem przykładającym się do rozwoju moralnego spo­
łeczności, Przy tak zmienionym pojmowaniu i celu i rodo­
wodu sztuki muszą oczywiście ulec zmianie i sądy nasze 
o dziełach pięknych. Będziemy się pytali nie tylko o to, czy 
poeta dobrze lub źle, konsekwentnie lub niekonsekwentnie 
przeprowadził swoje kreacje; lecz oraz jakie idee go oży­
wiały, do czego dążył w tych utworach fantazji. Słowem, 
będzie nam chodziło o zbadanie przewodnich myśli poety, 
o wywiedzenie się, jak oddziaływał na spółczesnych.

Pojmując literaturę w ogóle, a poezję w szczególności 
jako zostające w ścisłym związku ze społeczeństwem, mu­
simy się zapytać, co też ta ostatnia zrobiła na rzecz owego 
postępu społeczeństwa, który bądź co bądź, powinien być 
tak dobrze je j, jak i wszelkich prac umysłowych naczel­
nym zadaniem. Zobaczymy zatem choć pokrótce, o ile 
romantyzm u nas oddziałał na spełnienie tego zadania, 

Ani publiczność, ani poeci nie zechcą zapewne przeczyć, 
że utwory fantazji, tj, ich dzieła, przeznaczone są do czy-

88



tania lub wystawiania w teatrach: wszakże dla siebie nikt 
nie pisze. Ktokolwiek jest ten, co się publicznie odzywa, 
i bez względu na formę, w jakiej się odzywa, zawsze ma 
na widoku publiczność; a chcąc być czytanym lub słucha­
nym musi albo bawić, albo uczyć, albo razem i jedno i dru­
gie czynić. Słowem, piszący świadomie lub nieświadomie 
oddziaływa na uczucia, wolę i rozum swoich czytelników. 
Już zaś dla normalnego rozwoju człowieka potrzeba, by 
jego uczucia, wola i rozum, o ile można harmonijnie się 
kształciły i wzajem posiłkowały. Gdy damy wygórować 
jednemu kosztem drugiego, tj, uczuciu np, nad rozumem, 
wówczas nastąpi nieład w rozwoju umysłowych zdolności, 
który koniecznie odbić się musi i w czynach ludzkich. 
Wprawdzie mówi się pospolicie, że ludzie częściej się 
rządzą namiętnością niż wyrozumowanymi pojęciami, nie­
mniej jednak zaprzeczyć rue można, by i pojęcia rozpK>- 
wszechnione drukowanym słowem nie brały udziału i w co­
dziennych i w ważniejszych sprawach ludzkich. Kierunek 
zatem spraw jakiegoś społeczeństwa zawisł w pew nej 
części od jego literatury w ogóle, a jak w tym razie od 
literatury pięknej. Nie myślimy twierdzić, że wszystko, co 
jest lub co było, stało się za sprawą literatury; wiemy, że 
na jeden czyn, na jedno zdarzenie wpływa tyle przyczyn 
i okoliczności, iż częstokroć nie podobna od razu rozpoznać, 
co stanowiło główną przyczynę, a co występowało tylko 
jako okoliczności pomocnicze w przebiegu pewnego zda­
rzenia; dość nam jedynie stwierdzić, że literatura brała 
większy lub mniejszy udział w tych lub owych zdarzeniach.

Zrobiwszy to zastrzeżenie, utrzymujemy, że romantyzm 
u nas, chociaż oddziałał dodatnio na rozkwit poezji, jednak 
wpłynął bardzo ujemnie na rozwój -nauk i bieg spraw spo­
łecznych, A to znów jakim sposobem? Oto najprzód przez 
nadmierne wytężenie struny uczuciowej, a po wtóre (co 
już było z pierwszego wynikiem) przez lekceważenie 
rozumu.

89



Żc uczucie musi być główmym czynnikiem w produkcji 
poetycznej, tego nikt nie zaprzeczy: chodzi tylko o to, ku 
czemu owo uczucie będzie skierowane i jakiej skali do­
sięgnie, Jeżeli uczucie zwraca się ku przedmiotom nik­
czemnym i pospolitym, oczywiście nie podniesie tonu poe­
tyckiego, i albo się wkrótce wyczerpie, albo przerodzi 
w ckliwą sentymentalność. Takich sentymentalnych poezy- 
jek znajduje się w dziełach naszych romantyków pod do­
statkiem: jest to studenckie kwilenie przy bladym blasku  
księżyca. Jeżeli znów uczucie skieruje się ku przedmiotom 
wspaniałym, te poetę natchną wzniosłą myślą i czytelni­
kiem wstrząsną lub go do podumania przywiodą, I takich 
podniosłego nastroju utworów romantycy nasi zostawili 
tyle, że ich starczy dla paru pokoleń, Ale uczucie będące 
duszą poezji może być tak wytężone, może tak owładnąć 
poetą, że reszta władz umysłowych umilknie, rozum prze­
stanie kontrolować działania imaginacji, kreślone obrazy 
przybiorą formy olbrzymie, fantastyczne, uczucie przejdzie 
w ekstazę*), na wyrażenie której zabraknie farb odpowied­
nich w języku. Będzie to najwyższy romantyczności szcze­
bel, ale też najniebezpieczniejszy dla niej samej — bo 
w tych sferach uczucie staje się samemu sobie nieprzy­
tomne, musi *się niedługo wyczerpać — a oczy zimnego 
rozsądku prędzej lub później w tych ekstatycznych utwo­
rach ujrzą karykatury: I takich karykatur romantyzm nasz 
niemało natworzył. Mieli więc słuszność romantycy, że się 
obawiali rozsądku: ma on zimne nożyce. Mistrz kazał im 
mieć tylko serce i patrzeć w serce. Rozum uważał za nie­
bezpieczny, mędrców za niezdolnych do zrozumienia 
prawd wysokich, bo ,,ich dusza ciemna jak mogiła". Uczu­
cie to, spotęgowane do ekstazy, dyktowało poecie te wier­
sze powtarzane potem nieraz naiwnie jako coś osobliwego, 
gdy radził młodości:

,,Tam sięgaj, gdzie wzrok nie sięga;
Łam, czego rozmn nie złamie,"

90



Uczucie zaczęło łamać to, czego rozum nic mógł złeimać, 
i powiodło najprzód do czynów nierozważnych, a potem 
zgasło, zostawiwszy ludzi w zwątpieniu i bez przewodnika 
na dalszy żywot, który przecież z uczuciem nie zgasnął 
i wlec go musieli wcale nieromantycznie. Na owoce tego 
wybujałego uczucia trzeba było poczekać pół wieku, ażeby 
się przekonać, że czego rozum nie złamie, temu młodzień­
cze uczucie nie pomoże.

Gdy zatem romantycy zaczęli tak uczuciem szafować, 
zabrakło go najprzód ich następcom, dzisiejszym epigo­
nom*), do utworzenia czegokolwiek ważniejszego; a po 
wtóre, drażniąc nieustannie uczuciową stronę społeczeń­
stwa i tak już skłonnego do łez gorących, uczynili je nie­
zdatnym do mierzenia na chłodno rozwijających się dzie­
jowych zdarzeń. Zdarzenia te sądzono kodeksem roman­
tycznym: miano serce i patrzano w serce, i tak się zapa­
trzono, że niespodzianie okazała się przepaść, wobec któ­
rej najgorętsza feintazja musiała doznać śmiertelnych 
dreszczów i zimnym oblać się potem.

Czy to jednak nie za wiele na niekorzyść romantycznej 
i na wskroś uczuciowej poezji? Możeż jej być zadaniem 
kształcenie rozsądku, zbogacenie rozumu owocami do­
świadczenia wiekami nagromadzonymi? Nie sądzimy, żeby 
poezja potrzebowała się ubierać w biret doktorski, żeby 
uczyła ludzi ładu panującego w świecie fizycznym i spo­
łecznym: trudnią się tym właściwe nauki. Niemniej jednak 
i poezja bierze pewien udział w dodatnim lub ujemnym 
kierunku ogólnej cywilizacji. Powinna ona idealizować 
ludzi i zdarzenia według skali prawdopodobieństwa, nie 
zaś chimerycznych*), niebywałych i być nie mogących; 
a tym mniej godzi się je j podsycać wiarę w upiory, cza­
rownice i widma będące płodem ciemnoty. Tymczasem 
u naszych romantyków co rusz, co wiersz, wyskakuje upiór, 
duch, straszydło: nic się nie dzieje przyrodzonym porząd­
kiem, wszystko nadzwyczajne, nieludzkie, gdzieś w chmu­
rach, w otchłaniach. Może to poetyczne, ale co prawda

91



dobre dla dzieci, które niańki także upiorami i duchami 
straszą. Podsycać i tak już zakorzenioną wiarę w guślar- 
stwo, zjawienia, proroctwa delfickie, nie jest to służyć ani 
sprawie oświecenia rozumu, ani nawet zabawienia wy­
obraźni, która w naszych czasach, cokolwiek wyleczonych 
z mistycyzmu, nie może smakować w tym, co utworzyła 
ciemnota. Pod tym więc względem romantyzm niedobrze 
usłużył społeczeństwu. Prawda, że uniknąć te^o nie mógł, 
gdyż, jak Brodziński utrzymuje, poezja w ogóle, a roman­
tyczna przeważnie bez mistycyzmu obejść się nie może; 
przeciwnie, zginąć by bezeń musiała. Lecz choćby to był 
i konieczny deus ex machina*) romantyzmu, niemniej jed­
nak sprawił zły, a nawet gorszy skutek niż cały Olimp 
w poezji klasycznej.

Nieład w czynach i myślach będzie zawsze następstwem 
wygórowanego uczucia, które zechce łam ać to, czego rozum 
nie złamie, ślepej wiary także uczuciowej, która skutecz­
niej przemawia niż szkiełko i oko mędrca. Głoszenie po­
dobnych maksym, nawet przy licencji*) poetycznej, musi 
koniecznie uchodzić za błąd, który prędzej lub później do­
prowadzi do pogardy nauki i doświadczenia, a mierzenie 
wszystkiego uczuciem— do egzaltacji prowadzącej za sobą 
rozczarowanie i zawody. Rozczarowanie i zawody, na które 
obecnie patrzymy, są w znacznej części rezultatem roman­
tycznej poezji, i rada nierada musi ona przyjąć odpowie­
dzialność za ten stan usposobienia umysłów,

Ale powiedziano wyżej, że romantyzm u nas ma swoje 
znakomite zasługi przez ożywienie tradycji i zwrócenie się 
do poetyzowania przeszłości, przez dotknięcie najsympa­
tyczniejszej, a od klasyków zaniedbanej struny. Co do tego 
punktu, trzeba się bliżej przyjrzeć tym zasługom i zoba­
czyć, co one warte.

Przeszłość zamarła w rzecz' '̂ivistości stała się tym droż­
szą, że jej wskrzesić nie można było. Spostrzeżono się, że 
stracono skarb, który, jak to często bywa, nauczono się ce­
nić dopiero po stracie. Romantycy zaczęli się rozglądać

92



w przeszłości: skłonność plemienna ciągnęła ich do prze­
kazania w pieśni klęsk i tryumfów należących już do hi­
storii, Znając usposobienie romantyzmu łatwo było prze­
widzieć, jakie sobie z przeszłości wybierze ideały. Wieków 
średnich w ścisłym znaczeniu nie mieliśmy u siebie; ale 
było coś podobnego, coś całkiem romantycznego, i to wten- 

gdy na Zachodzie dawno już minęły wieki średnie.czas.
Mickiewicz twierdził, że prawdziwy romantyzm kwitnął 
w wiekach średnich: trzeba więc było szukać czegoś ana­
logicznego u siebie. I znaleziono te romantyczne elementy 
w zajazdach i najazdach, w buńczucznych i zawadiackich 
personatach*), w rycerskich pożogach i zemście za pry­
watne urazy szlacheckie. Poeci może tu i nie tyle winiu, 
co okoliczności czasu. Brak było za ich pamięci, a i teraz 
jeszcze brak bezstronnie zbadanych dziejów swojskich, 
brak tej rozumnej i sumiennej krytyki historycznej, która 
by nauczyła ludzi, co z przeszłości cenić należy, a co po- 
wónno być napiętnowane ujemnie, a tym samym niezdatne 
do idealizowania poetycznego. Historycy nasi patrzeli na 
dzieje swojskie to przez demokratyczne, to przez monar- 
chiczne okulary. Znaliśmy jednego, który się już połączył 
z ojcami, utrzymującego, że liberum veto nie było niczym 
znów tak strasznym ani tak nagannym, jak nieprzyjaciele 
wmawiają; inny radował się opisując, jak szlachta roz­
niosła na szablach dokument w oczach króla, którego syna 
owrym dokumentem za następcę obrać przyrzekła; trzeci 
znów cieszył się z demokratyzmu tak wcześnie u nas roz­
winiętego: u wszystkich zresztą na pierwszym planie tylko 
szlachta, rębacze i krzykacze, jakby innych warstw w na­
rodzie nie było. Dodajmy do tego paradoks*) dość często 
powtarzany, że wina za złe nie w nas, lecz w zewnętrz­
nych okolicznościach gdzie indziej leżała, a zrozumiemy, że 
poeci me mogli czego innego podnosić i poetyzować, jedno 
te strony przeszłości, które i historykom najbardziej się 
podobały. Owszem, dla romantyków były to przedmioty 
jak najzupełniej do ich smaku przypadające, rycerskie.

93



przypominające średniowieczny Fausłrechł*]. Takie epi­
zody były najponętniejsze i najwłaściwsze w duchu ro­
mantyzmu do przedstawienia w eposowych ramach. 

Potworzyli zatem nasi romantycy niby epopeje, których 
tłem społeczeństwo szlacheckie zuchwałe, krnąbrne, nie 
hamujące praw, mściwe, pyszałkowate; a treścią najazd, 
z prywatnych i małoważnych pobudek, pożoga, mord, sło­
wem rycerskość. Bohaterami są zwykle: jakiś wojewoda 
lub starosta brzuchaty, wąsaty, mściwy, Zćikamieniałego 
serca; jakiś romantycznie czuły rycerz, jakaś roztkliwiona 
niewiasta, a wszystko to powleczone tajemniczością także 
romantyczną. Nic chodzi w tej chwili o to, czy charaktery 
w tych utworach pół opisowych a pół dramatycznych są 
utrzymane w konsekwencji z sobą, czy psychologicznie 
mogą być usprawiedliwione; chodzi o idee przewodnie,
0 typy wypowiadające te idee lub akcją swoją oneż wy­
rażające, I i>od tym względem uważane, pomysły i wy­
darzenia wy^brane przez romantyków, prawdziwe lub fik­
cyjne, najwięcej zdaniem moim grzeszą. Klasycy wybierali 
za przedmiot swoich opowiadań fakta dziejowe mniej lub 
więcej doniosłe, jakąś wyprawę np, pod Chocim, jakiegoś 
bohatera  istotnie wielkiego, np, Czarnieckiego: epopeje ich 
może nie dorównały Iliadzie, ale zawsze przedmioty te na­
dawały się do kreślenia obrazów wspaniałych, podnoszą­
cych czytelnika: a jako pochodzące z lepiej znanych cza­
sów, mogły być podobne do rzeczywistości. Romantycy, 
przeciwnie, szukali bohaterów swoich przeważnie w cza­
sach mało znanych, ale bardziej po romantycznemu rycer­
skich, w walkach z Krzyżakami, w periodzie, który kroni­
karze niedołężnie opisali, gdzie więc zostawione było swo­
bodne pole do niesfornej fantazji. Stąd postacie roman­
tycznych bohaterów bez względu na swoją wewnętrzną ma­
łość musiały być kreślone niewyraźnie, niepewną ręką,
1 przez to wychodziły najczęściej mgliste, niepodobne do 
ludzi, pół widma, a pół koślawe olbrzymy. Było to jed­
nak całkiem zgodne z duchem romantycznym.

94



Ale te nienaturalne i nieprawdopodobne postacie, ich 
działania, dialogi i monologi mniej nas tu zajmują; kry­
tyka patrząca na nie ze stanowiska sztuki może im zarzu­
cić wiele artystycznych niedokładności, to je j zadanie: my 
chcemy jeszcze na jedną stronę romantyzmu zwrócić 
uwagę.

Romantycy chcieli wskrzesić przeszłość i wybrali z niej 
to, co najnmiej było warte zachowania w pieśni: ujemne 
strony. Im zdawały się one dodatnie, lecz dalszy rozwój 
zdarzeń historycznych pokazał, że w istocie były ujemne: 
zajazdy, burdy, niekamości i ci, co byli ich sprawcami, nie 
mogą stanowić ideału dla pokolenia, które owoce tych ry­
cerskich nasion zbiera. Romantycy nasi tego nie roziunieli: 
im się zdawało, że siłą uczucia można zakląć zbutwiałe 
formy i zbutwiałych ludzi, i powołać ich do życia w zu­
pełnie zmienionych warunkach i okolicznościach. Dzieje 
ludzkie rozwijają się koniecznym związkiem przyczyn 
i skutków: dla romantyków zaś dzieje były przypadkową 
gmatwaniną, wśród której nie mogli znaleźć przewodniej 
nici i chcieli zwracać rzekę do źródła.

Z tego niezrozumienia dziejów ogólnych i swoich wynikł 
fałszywy pogląd na przeszłość i je j roboty, i równie fał­
szywy program dla przyszłości. Przeszłość ta wygląda 
u romantyków jak Chrystus ukrzyżowany, którego to po­
równania używano często i nadużywano bez potrzeby. 
Chrystus był niewinny; cierpiał za wszystkich i wszystkich 
zbawił. A więc... przeszłość była także bez winy i powo­
łana jest do zbawienia rodu ludzkiego. Jak  w układzie 
Ptolomeuszowym*) ziemia była centralnym ciałem, około 
którego wszystkie inne krążyły; tak romantycy przeszłość 
zrobili tym słońcem, na które wszelkie zdarzenia powinny 
były ciążyć, osią, około której i dla której cały świat spo­
łeczny europejski musiał odbywać swoje obroty, Sofiz- 
maty*) te ubrane w powabne obrazy stanowiły długi czas 
kodeks do sądzenia społecznych zdarzeń i zasiały najfał- 
szywsze wyobrażenia o przeszłości.

95



Pod tym względem, tj. pod względem wpływu, jaki ro­
mantycy nasi na ocenianie przeszłości i urabianie wyobra­
żeń o przyszłości wywarli, jeszcze, o ile naiń wiadomo, 
krytyka nie tykała prawie utworów romantycznych. To, 
co o nich pisano, nosi przeważnie charakter krytyki este­
tycznej i literackiej. Zostając pod urokiem artystycznym 
krytyka nie zdała sobie sprawy, o ile i w jakim duchu 
oddziałał romantyzm na bieg zdarzeń spółczesnych. Na­
iwne, sentymentalne uwielbianie tego wszystkiego, co pisali 
romantycy, osobliwie Mickiewicz, Słowacki i Krasiński, nie 
pozwoliło dotychczas wyrobić się krytyce sumiennej i ro­
zumnej, która by zwaliła niektóre bałwochwalcze sądy
0 romantyzmie i pokazała go zarówno z dodatniej jak
1 z ujemnej strony.

Powiadają, że każdy wiek lub pewien okres czasu ma 
sobie właściwe dążności, idee, które poruszają umysły 
i serca, ma swoje ideały, które urzeczywistnić pragnie. 
Chociaż może nie jest to żadnym prawem, dałoby się jed­
nak z dziejów umysłowego rozwoju okazać, iż w istocie 
tak bywa. Jakiż tedy ideał, jaki typ stworzył romantyzm, 
nad którego urzeczywistnieniem miało pracować spółczesne 
mu pokolenie? Typem i ideałem poezji romantycznej jest 
zapaleniec, fantastyczny marzyciel, na poły bohater, na 
poły szaleniec, który pragnąłby świat wysadzić z zawias 
i pchnąć go na nowe tory; który się nie rachuje z rzeczy­
wistością, z faktami; w którego mózgu plączą się najroz­
maitsze i najsprzeczniejsze pojęcia; trochę sceptyk*), tro­
chę idealista, który o sobie i podobnych sobie sprawiedli­
wie powiada:

„Otóż ja  sam, jak drzewo z warzone od kiści!
Sto we mnie żądz, sto uczuć, sto uwiędłych liści,“

Naśladując Szekspira i Byrona romantyczny bohater po­
wiada na innym miejscu:

„Teraz czas świat młodzieńca zapałem przemierzyć,
I rozwiązać pytanie: żyć? albo-li nie żyć?"

96



Romantyk, albo co jedno znaczy — bohater romantyzmu 
ma swoją religię i swoją moralność, swoje wyobrażenia
0 przeszłości, swój pogląd na teraźniejszość. Jest on mi­
stykiem; gdy chce być głębszym, jest panteistą*) lub scep­
tykiem, Jest demokratą lub arystokratą stosownie do partii
1 zasad, w jakich go wychowywano. Bohater romantyzmu 
jest mieszaniną pod względem charakteru tak nienatu­
ralną, nieprawdopodobną, że gdy go się widzi w czynach 
lub rozważa jego słowa, trzeba mimo woli powiedzieć so­
bie: to karykatura człowieka, A jednak był czas, gdy w tej 
istocie upiorowej podobano sobie, gdy niejedna dusza go­
rąca chciała zostać choć w miniaturze romantycznym ty­
pem, Egzaltacja posunięta prawie do obłąkania zmysłów 
okazała się być najwyższym szczeblem, na jaki romantyk 
wstąpiwszy rozwiązał apokaliptycznym*) językiem za­
gadki bytu i losy narodów, I tym sposobem romantyzm 
wyhodował marzycieli, którzy z Irydionem  pod pachą prze­
budowywali społeczność, rwali się do łamania tego, czego 
rozum złamać nie mógł, .

Skutków tych romantycznego kierunku nie przewidywali 
klasycy, którzy przeciw niemu walczyli. Ich zraziło w ro­
mantykach odstąpienie od prawideł poetyki Horacjuszo- 
wej*), prowincjonalizmy lub niegramatyczne zwroty mowy. 
Sam nawet Śniadecki bił głównie w tę stronę, obawiając 
się skażenia mowy. Tymczasem, trzeba to przyznać na 
chwałę romantyków, że język pod ich piórem najmniej 
ucierpiał. Wprawdzie można sobie było życzyć, żeby 
,,Greczynki nie piały, a także i C zerkieski“; żeby nie 
„piały“ szumiące lasy“; żeby ludzi nie ,,pożałowano w bi- 
skupy“ ; żeby „rozżagłone łabędzie“ nie pływały; żeby się 
,,trzody nie w yperłiły“ \ żeby się czas nie „przeteraźniej- 
sza ł“; żeby mniej było anielic rożkięczonych, rozm odlo­
nych i rozaniełonych“ \ są to jednak drobnostki wobec 
prześlicznych i cudnym językiem nakreślonych obrazów. 
Skutki romantyzmu gorzej daleko odbiły się w życiu po­
kolenia niż w języku. Romantyzm to w znacznej mierze

7 P u b l icy s ty k a  pozytywizmu Ó7



sprawił, że mierzono siły na zamiary, a nie zamiary po­
dług sił, że rozkołysano uczucie i z pogardą rozumu połą­
czono lekceważenie doświadczenia; że uczuciem chciano 
wszystko mierzyć wtenczas, gdy wokoło nas rozum coraz 
więcej brał górę nad średniowieczną rycerskością, że po­
wołano do życia czarownice, upiory, widma, proroctwa, 
wróżby i całą maszynerię dawno zardzewiałą, by wytrzeź­
wiony z banialuk umysł cofnąć do wieku dziecinnego.

Tak się przedstawiają skutki romantyzmu wymienione 
tu zaledwie w drobnym ułamku. Wiem, że sąd ten powi­
nien by być poparty liczniejszymi dowodami z dzieł sa­
mych romantyków: gdy to jednak przechodzi granice krót­
kiego artykułu, poprzestaję na tym ogólnym wrażeniu, ja ­
kie na czytającym sprawiają utwory pierwszorzędnych na­
szych romantyków. Kto by chciał utwory te poddać raz 
jeszcze krytyce i rozważyć je nie tylko pod względem este­
tycznym jako dzieła sztuki, lecz także pod względem ich 
wpływu na kierunek umysłów, uczyniłby istotną przysługę 
literaturze naszej, a pośrednio przyczynił się do sprosto­
wania wielu błędów z dobrą wiarą dotychczas powtarza­
nych.

Historycy literatury naszej stereotypowo*) uczą, że 
płody umysłowe należy rozważać w związku z całym ży­
ciem społeczeństwa, przypatrywać się, jak literatura od­
działywa na ludzi, jak znów ludzie, zdarzenia, smak i uoby- 
czajenie wieku na nią wpływały; ale gdy przyjdzie do 
rozwinięcia tego zadania, kończą zwykle na kilku wytar­
tych komunałach*) i patetycznym uwielbieniu, na niemym 
podziwianiu ubóstwianych wieszczów i wieszczek. Tak się 
ma osobliwie z ostatnim okresem literatury naszej. Mniej­
sza o to, czy go nazywać będzie mickiewiczowskim czy ro­
mantycznym. Należy rozważyć, co ten kierunek wniósł do 
społeczeństwa, jakie nowe idee, jakie pojęcia, i, o ile te 
pojęcia zasługują na uznanie lub odrzucenie. Żeby zaś za­
sługi nowego kierunku wystąpiły dobitniej, należy go po­
stawić obok poprzedniego, tj, klasycznego, ażeby ten kon-

98



trast pozwolił na jasne orzeczenie, co któremu z nich za­
rzucić, a co podnieść i uznać trzeba. Otóż pod tym wzglę­
dem i artykuły dorywcze i obszerniejsze prace dziejom 
literatury naszej poświęcone grzeszą dwoma błędami: 
z jednej strony poniewierają tak zwanymi klasykami, 
z drugiej bez miary uwielbiają romantyków, A przecież 
i klasycy byli dalszym ciągiem tego samego historycznego 
rozwoju, który romantyków powołał do życia, i klasycy 
stanowili ogniwo w łańcuchu zbiorowej myśłi i także przy­
łożyli niejedną cegiełkę do poetycznej świątyni, w której 
tylko romantykom palą się kadzidła. Klasyków ożywiały 
dążenia nie z La Harpe'a*) wysnute, ani też romantyków 
sam Szekspir, Byron lub Bürger*) wychowali: jedni i dru­
dzy dla sławy swoich pracowali; tylko ze zmianą smaku 
zmieniły się estetyczne wyobrażenia o pięknie, a tym sa­
mym utwory ich noszą inne znamiona i stosownie do tych 
wyobrażeń powinny być oceniane^ Nam dzisiaj ani Jow i­
sze, ani uosobione Zemsty, Zazdrości nie przypadają do 
smaku; rażą nas równie upiory, szaleńcy, wiedźmy i cały 
ten kram nieokrzesanej, gminnej fantazji. Wszakże poza 
tą różnorodną maszynerią ten sam duch swojski pracował 
i w klasykach i w romantykach: stanowili oni ogniwa tego 
łańcucha indywidualnej, plemiennej naszej myśli, Do hi­
storyka literatury należy bezstronnie ocenić zasługi i błędy 
jednych i drugich, chłodno, sine ira et studio*): a do tego 
trzeba się wytrzeźwić tak z nienawiści do klasyków, jak 
i z niemego uwielbienia dla romantyków. Jedni i drudzy 
byli koniecznymi przejawami specjalnej naszej myśli oraz 
dążeń i ogólnoeuropejskich wyobrażeń,

Ateneum 1876, zeszyt IV.

99









ALEKSANDER ŚWIĘTOCHOWSKP)

MY IW Y

Potop! wykrzykuje z pełnych piersi kronikarz Tygodnika 
lllusłrowanego.

Baczność! woła autor Pokłosia.
Gore! ostrzega ktoś inny!
Jest więc coś, co trwoży falangę*) literacką: „Idą ławą, 

mówi pierwszy z tych pisarzów, i piwa ją na wszystko, nie 
uznają nic, co było przedtem i co jest poza nimi."

,,Energia skandalu robi coraz śmielsze wyłomy w litera­
turze", mówi drugi. ,,I nie umieją gramatyki", ze zgrozą 
dodaje trzeci.

To coś, to straszydło, ta ława groźna mająca zatrwożyć 
i zohydzić obecny literacki okres w oczach potomnych — 
to jesteśmy my, młoda drużyna pisarzów. Teraz więc wła­
śnie jest czas, gdy nas wskazano palcem, określić nasze 
stanowisko, zdefiniować cel walki, którą pismo nasze wy­
trwale i ciągle prowadzi lekceważąc sympatie sąsiadów 
i... rzekomych powag. Dopóki gniew pokrzywdzonych obja­
wiał się bojaźłiwymi strzałami zza węgła, dopóty nie wart 
był ze strony naszej pilniejszej uwagi, ale gdy dziś tenże 
sam gniew wyraża się coraz częściej pojawiającymi się, 
choć równie tajemnymi skargami, — zasługuje na uwzględ­
nienie. Nie słuszność tych żalów, nie poczucie własnej winy 
skłania nas do tych tłumaczeń, ale objawienie faktu wy­
wołanego przez nas, faktu, który bądź co bądź nie jest bez 
znaczenia. Nie potrzebujemy tego szeroko dowodzić, że 
tylko zastój, nieruchomość i senność w dziennikarstwie, le-

103



nistwo lub niedołęstwo w literatach, którzy coraz bardziej 
mnożącym się potrzebom wysługiwać się nie chcą lub nie 
mogą, którzy zyskawszy sobie Jaki taki kredyt u ogółu za­
pomnieli o wypłacie mu najkonieczniejszych długów, że, 
mówię, to jedynie pobudziło nas do zajęcia innego stano­
wiska, do czynnych i energicznych wystąpień. Ci wszyscy, 
którzy w naszym postępowaniu widzą tylko nie znającą 
swych sił i celów młodość, a jeszcze bardziej ci, którzy 
umieją czytać pomiądzy linijkami zawiść i nienawiść pry­
watną, ci wszyscy podobni są do owych furmanów żydow­
skich, którzy sądzą, że na to tylko wynaleziona została 
kolej, ażeby im dokuczyć. Większa część piszących, 
a z nimi całe stronnictwo, któremu przewodniczą wszelkie 
starcia się zdań, wszelkie wyrażenia odmiennych opinii, 
działania w imię idei nie objętej ramami tradycji i wybie­
gającej poza sferę pojęć utartych, przeżuwanych przez kil­
kadziesiąt lub kilkaset osobistości zakwestionowanej siły 
umysłowej, większa część, mówię, najzacniejsze porywy 
śmiałej myśli sprowadza zawsze do jednego mianownika — 
rozdrażnień osobistych. Wykazywaliśmy już bezlogiczność 
podobnego zarzutu, — nie powtarzając się więc idźmy da­
lej i zsumujmy w tej chwili cały szereg napaści na nas 
i odpowiedzmy na nie koleją głównych punktów obwinie­
nia, Odpowiedź nasza zamykać się będzie w granicach py­
tania, kto jesteśmy my, a kto jeszcze wy, wielcy, zacni, 
uczeni, poważni, krzywdzeni i prześladowani? My jesteśmy 
młodzi, nieliczni, nie rządzący się widokami materialnych 
korzyści, uwolnieni z obowiązku hołdowania pewnym sto­
sunkom i znajomościom; wypowiadamy swoje przekonania 
otwarcie, nie lękamy się sądu i kontroli, pragniemy ją  roz­
ciągnąć na wszystkich, pragniemy: pracy i nauki w społe­
czeństwie, pragniemy wywołać siły nowe, zużytkować 
istniejące, skierować uwagę przed, a nie poza siebie, — 
oto nasze wady. Wy jesteście starzy, liczni, krępowani 
między sobą tysiącem niewidzialnych nici, skradacie się za 
swoimi zasadami nieśmiało, żądacie w literaturze spokoju.

104



nieruchomości, każecie wszystkim patrzeć w przeszłość, 
szanować nawet jej błędy, chcecie, ażeby was tak Jak se­
natorów rzymskich była zawsze jedna tylko liczba, ażeby 
was nikt nie sądził, nikt o nic się nie upominał, — oto wa­
sza zasługa. Czy idąc tak odmiennymi drogami możemy 
się spotkać kiedykolwiek i uszanować wzajemnie swoje 
cele? Nigdy! Wiemy to — między naszymi obozami po­
palone mosty, pozrywane groble. Zarzucacie nam, że gar­
dzimy wszystkim, co się przed nami stało, że nie jesteśmy 
sprawiedliwi dla zasług starszego pokolenia. Kłamstwo — 
ufundowane na tym, że nie jesteśmy zapalczywymi tych 
zasług czcicielami. Nie przeczymy, że każdy miał swój 
czas, w którym coś pożytecznego zrobił, ale czyż to nadaje 
mu prawo słusznego żądania od innych, ażeby cały swój 
czas poświęcali rozpamiętywaniu jego czynów — jako 
osłodę jego ostatnich chwil życia. Wdzięczność i szacunek 
dla poprzednikÓY/ w sferze pracy umysłowej nie jest 
wdzięcznością syna dla dobrego ojca. Postęp biegnie tak 
szybko, obowiązki jednostek tak wielkie, że ci, co wstąpili 
później do wielkiej pracowni ducha, zaledwie czas mają 
obejrzeć się na tych, co przed nimi byli, A cóż dopiero, 
gdy starsi zasmakowawszy w korzyściach swego wpływu 
na społeczeństwo, który już zaczyna być zgubnym, nie chcą 
oddać cugli młodszym przybywającym ze świeżością sił 
i lepszym pojęciem potrzeb? Cóż powiedzieć, gdy starsi 
zamiast usunąć się z pola, na którym już nic zrobić nie 
mogą, stoją na nim upomie, opóźniając postęp przekonań 
i wlewając w społeczeństwo tę martwotę, która im już tylko 
z całego życia pozostała? Naturalnie, wtedy wywołują oni 
nie tylko opór, ale nawet potępiające sądy o swej działal­
ności, której w porę nie umieli przerwać. Szkody, które 
robią przy końcu swego zawodu, każą nieraz zapominać 
o dobrodziejstwach przy jego początku. W życiu społe­
czeństw są zawsze pewne chwile, w których pokolenia jak 
warta zmieniają się nawzajem. Szczęśliwy ogół, około któ­
rego straż zmienia się regularnie, nieszczęśliwy i źle strze-

105



żony, gdy starych i znużonych długim czuwaniem gwar­
dzistów nie zastępują nowi. W obowiązkach ludzi, którzy 
stanęli do przewodniczenia drugim, leży nie tylko powin­
ność spełniania sw’ej władzy sumiennie, ale także złożenia 
je j w porę. Każdy organizm ma swoją chwilę, od której 
przestaje być czynnym.

Wy wszyscy, którym już tylko siwizna i zmarszczki po­
zostały na obronę zdań własnych, pamiętajcież na Boga, 
że i słońce ma swoje południe. Czyż chcecie swój zachód 
przeciągnąć dlatego, ażeby wschód jak najpóźniej nastą­
pił? Czyż jeszcze będziecie się upominać o to, że niespra­
wiedliwie potępiamy was? Czyż kiedy wy, jako ludzie 
rozważni, doświadczeni, chłodniejsi, wystąpiliście do nas, 
już nie mówię ze słowami pochwały, ale przynajmniej 
szczerej sympatii i zgody? Czyż w działaniu naszym uzna­
liście nas jako cyfrę, którą wciągnąć należało w rachunek 
ogólny? Czyż uznaliście w nas ludzi, którzy chcą i są 
zdolni pracować obok z wami? Nic nie zrobiliście z tego 
wszystkiego, a skarżycie się teraz, żeśmy się sami o swoje 
upomnieli, źle mówię, żeśmy się wam pamiętać kazali. 
Przypuśćmy, że wasza rola jeszcze nie skończona, dlaczego 
żeście nam wszelkiej zaprzeczali? Czy myślicie, żeście wy 
tylko zaarendowali honor, miłość dobra, poczucie piękna? 
Czyż sądzicie, że młodej piersi wszystko to obce, że serce 
nasze nie drga, imaginacja się nie zapala, umysł nie pod­
daje, a z oczu już łzy nie płyną, że nie cierpim, nie ko­
chamy — a tylko nienawidzim plwając na wszystko szy­
derczo?

Rezerwując sobie swobodę zdania nam odmówiliście 
prawa głosu. Powiedzieliście: usta ich wymawńać mogą 
tylko wyrazy niemego uwielbienia, a nie samodzielnego 
sądu, I dziś skarżycie się, że te usta wygłaszają na was 
tu nowe wyroki? Gdzie logika? Uzbrojeni pancerzem tak 
silnej powagi i mądrości, czyż powinniście przyznawać się 
do tych mrówczych ukąszeń? Smutna kolej — smutna

106



chwila rachunku z tymi, którym się zawsze istnienia za­
przeczało. Gdybyście byli od razu coś ustąpili ze swojej 
wielkości, gdybyście zgodzili się na to, że i nam wolno 
przyjąć udział w zadaniach, któreście dotąd sami spełniali, 
bylibyśmy dotąd lepiej sobie znajomi, może byście nauczyli 
się bezstronności, zapału, ruchu, śmiałości pragnień, a my 
skorzystali z waszej pomocy i doświadczenia. Powiadacie, 
że szanujemy swoje stanowisko, że trzymamy się lawą. 
Fakt pierwszy jest koniecznym następstwem odrębności na­
szych poglądów i waszej śmiesznej dumy, W samej zaś 
istocie zarzut niesprawiedliwy. Izolowaliście nas, a nie 
myśmy się odosabniali. Przejrzyjcie karty naszych pism, 
naszych artykułów, a znajdziecie się na każdej stronicy 
i przebóg! znajdziecie wyrazy słusznego uznania daleko 
częściej niźli chcecie przyznać, Ale otwórzcie karty wasze 
i pokażcie, coście na nich zrobili dla nas? Dość, aby nazwi­
sko nasze rykoszetem*) choćby przyczepiło się do jakiejś 
sprawy, aby na nią rzucić anatemę*) w waszych oczach. 
Nie ma pardonu, nie ma oszczędzania, gdzież była miłość, 
którą w sercach nosicie? Patrzyliście na to mówiąc: jutro 
się obali, Ale nie stało się tak, czujemy się na siłach, 
zmężnieliśmy i — wygramy! Lecz wróćmy do rzeczy, 
Idziem ławą,,, a czy nie jest to na nasze tylko przenie­
sienie formy waszych własnych stosunków? Zapewne, że 
pokrewieństwo dróg i celów łączy nas z sobą, ale ,pzyż 
to jest trzymanie się ław ą l  Czyż to jest widok waszego 
połączenia, w którym wyglądacie jak nieruchome, okryte 
skorupami i zbite w jedną wyspę małże? żyjące na dnie 
morza, które się życiem społecznym nazywa, nieświadomi 
niczego, co się na jego powierzchni rozgrywa, znajomi 
śmiałym żeglarzom tylko ze swego wiecznego snu i z tego, 
że się od czasu do czasu jakiś bystro płynący statek o wa­
sze nieruchome mosty rozbija. Chcecie być kompasem ludz­
kości i oskarżacie gromko ludzi biegnących wspólnie do 
jednego celu o to, że się ławą trzymają? Spójrzcie tylko

107



choć pobieżnie na swoją falangę, która jak mur chiński 
broni wstępu każdej nowszej myśli—  a z pewnością mię­
dzy sobą znajdziecie tę solidarność bezcelową, tylko związ­
kami pobocznymi utrzymującą się, którą nam przypisuje­
cie, Wy znacie bardzo dobrze prawdę, którą na monecie 
belgijskiej wypisują, że lunion faił la  lorce*), utrzymu­
jecie się więc tylko gromadą. Rozdzieleni, zginęlibyście 
pod brzemieniem własnej bezsilności. Mimo to wszystko, 
mimo różnicy dróg i celów, mimo rozdziału i kolizji*), go­
towi jesteśmy sądzić, że są pewne punkty, na któr^xh się 
spotykamy. Nie możemy w żaden sposób zrzec się tej 
myśli, że macie dobre chęci. I owszem, przypuszczamy 
raczej, że tak jak my pragniecie dobra ogółu i chcecie mu 
służyć, Z drugiej jednak strony widzimy, że was siły opu­
ściły, jesteście styrani pracą i wiekiem, wzrok wasz się 
stępił na widoki nowe, zmysł stracił poczucie nowych po­
trzeb, leniwa myśl pozbawiona życia kręci się tylko 
w kółku dawnych celów, a świeżych rozpoznać nie umie. 
Nie grzeszycie więc może tyle przez złe chęci, ile przez 
naturalną niemoc. Całe nieszczęście w tym, że przecią­
gnąwszy swój zawód zbyt długo, obok strat zyskaliście 
jeszcze wadę nałogu przewodniczenia innym. To was 
w każdym razie nie tyle broni, ile szkodliwymi i nieuży­
tecznymi czyni. Ustąpcie więc z drogi wszyscy, którzy ją 
tylko zawalać możecie, i nie dopędzajcie tych, którzy prę­
dzej od was biegną. Próżne są wasze wołania, że mło­
dość wyrzekłszy się szacunku dla starszych pędzi w szalo­
nych skokach. Każdy jej błąd jest ojcem nowej prawdy, 
gdy tymczasem wasza ostygła i wyczerpana dusza może 
wydzielać z siebie tylko zarodki śmierci. Bo o cóż naj­
bardziej chodzić powinno każdemu przyjmującemu na sie­
bie obowiązek przewodnicrenia drugim w sferze ducha? 
Naturalnie, jeżeli tu mamy na myśli swoje społeczeństwo, 
każdy starać się powinien przede wszystkim o wywołanie 
w ogóle jak najwięcej sił umysłowych, o przyśpieszenie

108



pory jego dojrzałości, o pobudzenie go do pracy, nauki, 
zrozumienia swego położenia i swoich zdań. Pytamy się, 
co wyście w tej mierze zrobili, wy, opiekunowie sentymen­
talnych powieści i zagważdżającej mózgi polityki? Czy to 
takie mają być tytuły waszej zasługi, takie dowody, które 
nas mają przekonać o waszej wielkości? Bądźcie więc lo­
giczni —  i pamiętajcie, że najtrudniejszą rzeczą jest być 
sprawiedliwym w rozdrażnieniu. Czy potrzebuję jeszcze 
zwalczyć ostatni zarzut mówiący nam o naszej zarozumia­
łości, nieuznawaniu nikogo obok siebie? Zarzut ten sam 
przez się upada porównany z całym ciągiem naszego po­
przedniego dowodzenia. Że tłumaczymy się jasno ze swo­
ich zasad i tendencyj, że nie wstydzimy się ich wyznawać 
głośno, że lekceważymy wszystko to, cokolwiek zaraża nie- 
zdrowiem i martwotą, czyż to jest tćiktyką zasługującą na 
tak głębokie i szerokie oburzenie, jakim nas darzą ci, któ­
rzy już powinni być dawno wykreśleni z liczby działają­
cych? Może nam ktoś powie, że nie szanujemy nawet 
młodszego pokolenia? Prawda — po co próżniaki i niedo­
łęgi mają wycierać na próżno kąty w dziennikach i nie da­
jąc nic literaturze marnować czas, który dałby się zużyt­
kować w kierunku jakiego zacnego zajęcia? Czyż ich mło­
dzieńczość ma wywoływać w naszym przekonaniu jakieś 
skrupuły? Zanadto dobrze wiemy, ile to takiego tolero­
wanego za młodu niedołęstwa kryje się pod łysinami dzi­
siejszych potentatów*), ażebyśmy jeszcze innych do tego 
zachęcać mieli. Metryka ani nas do ludzi zbliża, ani od 
nich oddala — tylko prawdziwa wartość ku nim pociąga.

To wszystko, cośmy powiedzieli, niech posłuży za obja­
śnienie nienawiści ciTa nas, za odpowiedź na skargi, które 
dają nam pewne zadowolenie. Krzyczą, więc czują — czują, 
więc żyją, — Żyją? Połowa naszego zadania spełniona.

Przegląd Tygodniowy 1871, nr 44.

109



ADOLF DYGASirśiSKD)

MY I NASZE SZTANDARY 

(Wyjątki)

.... Cała historia cywilizowanego świata wydaje się być
pracą wykonywaną różnymi czasy w tym celu, aby ludz­
kość zdobyła sobie miarę swoich kierunków i zaznaczyła 
tym ostatnim granice. Siła jednokierunkowa i zbyt natę­
żona sprawia, że brakuje pola dla sił innych; praca wtedy 
ma niesprawiedliwy podział, a wypadkowa zbliża się do 
głównie działającej siły. Organizacja społeczna dzisiejsza 
polega na podziale pracy. Jednostki, widząc różne role za­
jęte, rzucają się do tej roli, która nie jest jeszcze obsa­
dzona albo jest obsadzona mniej doskonale niż inne. To 
im pozwala szczęśliwie współzawodniczyć z innymi, a jed­
nocześnie być dla innych użytecznymi. Atoli podział pracy, 
jakkolwiek szeroko może być pomyślany i zastosowany, 
nie wyłącza jednak w danej epoce pewnych gustów i pre- 
dylekcyj*), które sprawiają, iż jeden kierunek bywa upra­
wiany bardziej i wyłączniej niż inne. Sądzić można,* że 
większa część spraw społecznych odbywa się w sposób nie 
obmyślany; nieświadomość gra tu dużą rolę, prawa dzia­
łają, a ludzie posłusznymi im być muszą.

Jeśli kierunek jakiś rozpoczyna się dopiero u danego 
społeczeństwa, wtedy wyrobienie jego wymaga całego apa­
ratu apostolstwa, ofiar, wielkiej liczby zwolenników 
i mistrzów, środków i sposobów. Gdy atoli wyżłobił sobie 
łożysko, gdy kierunek wszczepił si  ̂ w życie społeczne 
i stanowi już niejako nowy jego organ, wówczas rozpo­
czyna się normalniejsze funkcjonowanie obok innych kie- 
nmków. Wszystko, co ludzie robią, robią kosztem sił 
i czasu; przeto jeśli się praca jakaś odbywa z nadzwy­
czajnymi wysiłkami, to na tym tracić muszą inne rodzaje 
pracy. Wiadomo np,, że zbyteczne kontemplacje*) reli-

110



gijiie wiodą do zaniedbania nauk oraz dóbr materialnych. 
Chwile, w których naród pielęgnuje żywe polityczne ja ­
kieś aspiracje, nic są też pomyślane dla wszystkich innych 
czynności. Zdaje się, źc zbadanie kierunków danego spo­
łeczeństwa i stosunków podziału pracy byłoby wystarcza­
jącym, abyśmy zyskali pojęcie stopnia cywilizacyjnego 
rozwoju tegoż społeczeństwa.

U narodów dojrzałych historycznie zasadnicze kierunki 
pracy zostały dawno ustalone; spokojnie robi się to, co 
robić trzeba. Przemysł oraz handel, bardzo wielorako 
uczłonkowane, zakwitają równie pomyślnie, jak nauki 
i sztuki we wszystkich swoich gałęziach. Dobroczynność 
publiczna, polityka, wychowanie krajowe, miejscowy oby­
czaj i prawo, kult religijny wszystko dosyć proporcjonal­
nie, stosownie do potrzeb miejsca i czasu zostaje uwzględ­
nione, Postęp odbywa się normalnie, bez wszelkich natę­
żeń nieustannie powstaje jakiś nowy wynalazek, wytwarza 
się jakaś nowa gałąź umiejętności, a z drugiej strony 
upada przestarzały zwyczaj, przesąd szkodliwy, błędna 
hipoteza*), modyfikuje*) się niewłaściwe prawo itd. Im 
społeczeństwo jest dojrzalsze, tym logiczniejsze być musi, 
a im jest logiczniejsze, tym bardziej prawidłowość jego 
musi się zbliżać do prawidłowej machiny w bieg puszczo­
nej, a jednocześnie nieustannie udoskonalanej.

Inaczej sprawy tego rodzaju stoją w społeczeństwach 
znajdujących się w dobie cywilizacyjnego świtania. Jeżeli 
porównamy nasze społeczne kierunki z takimiż kierunkami 
narodów zachodnich, to nie tyle może pod względem iloś­
ciowym, co jakościowym, znajdziemy przerażającą różnicę 
na niekorzyść naszą. Nasza produkcja dóbr materialnych, 
nasza naukowość są to zaledwie skromne początki ku lep­
szemu, Całe zorganizowanie zachodów i trudów około tych 
społecznych prac, rozdanie, że tak powiem, roboty między 
ludzi, przedstawia się jeszcze smutniej. Pod względem 
zapatrywania się na te kwestie posiadamy dwa stron­
nictwa; jedno twierdzi, że wszystko, co nasze, jest dobre,

111



że my byliśmy bardzo ucywilizowanym narodem i jako po- 
tomki dzielnych ojców mamy obowiązek wskrzeszać piękną 
tradycję, stać przy niej nawet wtedy, gdy nam rozum na­
kazywał uczynić z nią rozbrat. Tego rodzaju przekonania 
są widocznie pierwiastkami zachowawczymi, są one szczy­
tne i poetyczne, ale właśnie dlatego nieuchronnie jedno­
stronne, pochłaniające wiele dobrych sił, oraz wiodące do 
zrobienia eksperymentu, często na drodze uczuciowej je ­
dynie, W opiniach tego rodzaju jest pewna rycerskość, 
jest gatunek cnoty, która zowie się nieugiętością i wytrwa­
łością, jeśli zdąża do osiągnięcia rezultatu użytecznego 
bezwarunkowo i na pewno; ta sama zaś cnota zowie się 
uporem, jeśli konsekwentne jej pielęgnowanie prz^mosi 
same tylko szkody ogólne albo nie przynosi wcale żadnych 
korzyści. Konserwatyzm istnieć musi, stanowi on punkt 
wyjścia postępu, który przecież z niczego powstać nie może 
w danej miejscowości. Wierzyć chyba trzeba, że i bardzo 
daleko zachodzący postępowiec musi żywić pierwiastki za­
chowawcze, jeżeli tylko liczy się z warunkami, jeżeli rze­
telnie pragnie coś robić, jeżeli nie jest wreszcie fraze­
ologiem, Bo chodzi o to, gdzie są granice postępu i granice 
zachowawczości. Dwie te idee nie są przecież bezgranicz­
nymi, albowiem gdyby takimi były, to pozbawione miary, 
służyłyby jedynie, jak labirynt, do bezowocnej lub też 
i szkodliwej błąkaniny.

Drugie stronnictwo u nas jest postępowe, trudniejsze do 
zdefiniowania aniżeli zachowawcze z tego powodu, iż po­
zbawione jest głosu wszędzie, a tylko przemawiać może 
w zakresie niektórych kwestii. Warszawscy postępowcy od 
niejakiego czasu znaleźli miarę dla siebie i weszli w kom­
promis*) z ideami zachowawczymi. Zwrot ten był koniecz­
nością nieodzowną, jeśli program postępowy miał przyjść 
na porządek dzienny. Każdy chłodno na rzeczy patrzący 
człowiek rozumie, że społeczeństwo nie może się na jeden 
raz przeradzać, że nie podobna od niego wymagać, aby 
w susach i skokach czynności swego życia organizowało.

112



Jeżeli tylko jesteśmy rozumnie postępowymi, to jedynie 
powolnego postępu możemy oczekiwać; inaczej zmarno­
wanie sił i czasu zagraża nieuchronnie. Jakiż więc jest ka­
techizm postępowców polskich? Zdaniem naszym, naj­
główniejszą cechą i wyznaniem wiary chorągwi postępowej 
w Polsce jest nie negowanie tradycji, ale dążność do zasi­
lenia ducha narodowego ideami cywilizacji zachodniej, Żc 
zaś stosunkowo na każdym polu społecznym leżą u nas 
tylko odłogi po największej części, przeto przeszczepianie 
idei obcych odczuwa się może tu i ówdzie jakby gwałt za­
dany tradycyjnym nałogom. Na jedno atoli wychodzi, czy 
człowieka budzi lekki szmer, czy trzask niezmierny, byleby 
ze snu wstał i wziął się do pracy.....

II

Postęp, to najkrwawsza praca ludzkości. Postęp jed­
nostki, wzniesienie się ponad poziom otoczenia pod jakim^ 
kowiek bądź względem jest tak trudnym zadaniem,' Mówi 
się zwykle o postępie w znaczeniu pracy czysto umysłowej, 
ale przypuszcza się jednocześnie całkowite uszlachetnienie 
człowieka, gdyż ta konsekwencja jest dosyć naturalną. Po­
szukiwanie prawdy niezależnie już od jej znalezienia 
mieści w sobie nieuchronnie pierwiastlii tworzące charakter. 
Potrzeba tu wytrwałości i odwagi, wierności, skromności, 
cierpliwości, czujności, bystrości. Poprawiając własne 
błędy człowiek poznaje niedostateczność sił własnych. 
Prawda przyświeca nam jak gwiazda, zrzekamy się dla n_iej 
dóbr materialnych, szlachetniejemy z dnia na dzień. Cóż 
nas wtedy obchodzi zwykły gwar świata; alboż nasz świat 
nie jest lepszy, piękniejszy? Czyż nie pracujemy, aby udo­
skonalić ludzkość? Nałogi wieków stają naprzeciwko 
myśliciela, naigrawając się z jego usiłowań; ale on, jak 
Tytan*) samym bogom zazdrości ich tajemnic. Życie nie 
płuży badaczowi, dopiero przyszłość będzie go błogosła-

H P iiK tio vs tyk a  p o zytyw izm u 113



wiła, bo on ją zapłodni ideą rozumną i z rozumu płyną­
cymi cnotami. Nie we wrzawie świata, ale w cichych 
ustroniach są laboratoria dzieł postępu. Ten istotny po­
stęp liczy na świecie zaledwie w ciągu wieku kilku istot­
nych przedstawicieli, których szlachetne idee ogrzewają 
najprzód ten grunt, który w mniejszym lub większym stop­
niu jest im przychylny. Wszystko polega tu na zasadzie, źe 
jeśli jeden człowiek powziął myśl genialną lub rozpoczął 
badanie wielkiej doniosłości, to przyczyna tego musiała 
Jednak być na czasie. Jeśli zaś tylko przyczyna taka ist­
niała, to mogła ona zaprzątać i inne umysły, które atoli nie 
miały warunków, aby odpowiedzieć danemu zadaniu. 
Ludzkość cała związana jest więzami pokrewieństwa, 
a przynajmniej w specjalnym swoim gatunku wybrańców 
dąży ona do zjednoczenia się za pośrednictwem ducho­
wych ogniw. Jeśli tak jest, to każda wielka zasada obiecu­
jąca światu bogate żniwo prawdy ma już tym samym przy­
gotowanych zwolenników. Pokrewieństwo krwi, tożsamość 
gleby i nieba nie odgrywają tu roli. Prawda obowiązuje 
ludzi zarówno między zwrotnikami, jak i pod kołami bie­
gunowymi, na lądzie i na morzu. Filozof znad Tamizy 
może mieć uczniów i adeptów*) swoich nad Wisłą, Prawda 
nie ma też nic wspólnego z kastowością i kast nigdy nie 
wytwarza; prawda jest jedną wszędzie i dla wszystkich. 
Jednakże prawda, aby została zrozumianą, wymaga nie­
zbędnie umysłowego przygotowania. Pewien dziki nie 
mógł zrozumieć, że woda rzeczywiście zamarza. W każ­
dym społeczeństwie istnieje dużo umysłów nieuprawnych, 
zaniedbanych przez edukację; z tymi masami łączy się 
dopiero drugi zastęp, falanga*) ludzi, którzy dla prawdy 
żywią niechęć, najczęściej z powodu interesu bliższego lub 
dalszego. Dyskredytować*) jakąkolwiek prawdę naukową 
jest nadzwyczajnie łatwo, dosyć bowiem odwołać się do 
przesądu, z którym właśnie prawda do walki występuje,- 
W czasach dawniejszych prawdy tajemniczo przechodziły 
z uszu do uszu i potrzebowały długiego czasu, aby się roz-

114



powszechnie. Obecnie mówi się o nich i wyznaje się pu­
blicznie, niebezpieczeństwo jednakże nie ustało jeszcze 
zupełnie,,,

III

Radykalizm*) można określać jako brak miary w danej 
dążności, często w dążności wcielenia w życie ideałów zbyt 
odległych. Zachodzi pytanie, czy to jest nadmiar energii po- 
bhopnej do wykonywania większych czynów niż tego po­
trzeba? Co za przyczyna wyzwala siłę taką w jednostkach 
lub masach? Zapewne przyczyna nie jedna. Może tu dzia­
łać tak dobrze zbyt wielkie poczucie obowiązku, jak i na­
miętność ludzka. Każdy na swoją rękę poszukuje normy 
postępowania, bo każdy już przez to, że się urodził czło­
wiekiem, przyniósł na świat ze sobą duchową dziedzicz­
ność swoich przodków. Każda jednostka jest konsek­
wencją uprzedniego stanu rzeczy pod względem moralnym, 
umysłowym i fizycznym. Albo mamy uznać jakieś prawa, 
albo ich v/cale nie uznawać. Jeśli je uznajemy, to się mu­
simy zgodzić, że ogólnoludzkie popędy są dla nas lak 
właściwe, jak wszystkie uzdolnienia fizycznego organizmu. 
Przychodzimy na świat naturalnie uzdolnieni do rozwija­
nia się w różnych, ogólnoludzkich kierunkach, tak jak ro­
dzimy się z uzdolnieniem do mówienia, słuchania, oddy­
chania, trawienia itd. Niemniej atoli musimy kształcić te 
pierwotne uzdolnienia w warunkach danych i albo je roz­
wijamy dostatecznie, albo rozwój nie dochodzi do wyż­
szego kresu. Stąd zjawiska ludzi głuchych, ślepych i my- 
opów*), nieudolnych pod względem funkcji trawienia, od­
dychania itd, a także myślenia, uczucia, chcenia. Nieświa­
domość bogactwa otrzymanego w spuściżnie po przodkach 
sprawia, że nieustannie błądzi każdy, ale wielka ilość błę­
dów zostaje nareszcie spostrzeżona; błąd przestaje być 
wtedy błędem, a przyswaja się norma, Do tej zaś normy 
dopasowuje się cały umysłowo-zmysłowy organizm czło-

115



wieka i przekazuje się to generacji następnej. Więc też 
w wieku następnym nie ma błędów wieków poprzednich. 
Odbywanie się tego procesu stanowi arenę popisów rady­
kalizmu, który jest po prostu tylko nieuregulowaną dąż­
nością do normy albo poszukiwaniem równowagi, Ale 
okrom zaczynów w kierunku postępu otrzymujemy usta­
lone przywiązanie i wyrobione normy oraz miary, którymi 
się rządzili i kierowali nasi ojcowie we właściwych swemu 
wiekowi warunkach. Jeżeli to tylko dostało się nam 
w spadku, jeśli to pochłania wszystkie nasze siły, wtedy 
jesteśmy na starych śmieciach przeszłości. Wszystko może 
tu być szczere, prawdziwe, nieuchronne, może być nawet 
pożyteczne lub szkodliwe. Miłość starej tradycji, przywią­
zanie do przywilejów, westchnienia za czasami minionymi, 
nie wchodzą w człowieka z powietrza. Są to nabytki stare, 
z którymi nabytki nowe muszą stoczyć zaciętą walkę 
i właśnie w tej walce oraz przez nią jedynie wykształcić 
się. Są radykaliści postępowi i wsteczni. Jedni i drudzy 
mogą być parci wyższą albo niższą ambicją i jedni i dru­
dzy mogą być egoistami. Wszystkie oręże w tej walce są 
czynne nieraz, Ludzie zawsze są tylko ludźmi. Egoizm kast 
i egoizm jednostek ma swoją własną organizację, która 
sprawia, że także i uczucia podnioślejsze zostają wyzy­
skane przez czynniki niższego rzędu,

Z powyższego poniekąd wynika, że postęp nigdy nie 
miał i mieć nie może organizacji ustalonej, bo gdy do niej 
dojdzie, wtedy nie jest już postępem, ale zadatkiem 
przyszłego konserwatyzmu. Stąd i pochodzi, że odważny 
entuzjasta postępu walczy z całymi zastępami konserwa­
tystów orćiz wsteczników. Ta odwaga sama jest już zaraź­
liwą przy posiewie przyszłości. Wstecznikiem, w najściś­
lejszymi znaczeniu tego słowa, nazywamy jednostkę, która 
nie tyle zdąża do ocalenia i przechowania tradycji, ile do 
zniszczenia lego, co się zowie postępem. Przy tym zdradza 
ona pragnienie utrzymania stanów niemożliwych. Hasła 
postępowe nie są bynajmniej utarte, a dwa dzienniki po-

116



stępowe mało kiedy zgadzają się ze sobą; każdy z nich 
na innej podstawie może opierać np, politykę kraju. Kon­
serwatyzm rządzi się wyrobionymi maksymami, za nim jest 
naturalnie ^  cała siła panującego porządku rzeczy, tym 
bardziej zaś ciążą do niego nieoświecone masy.

Dopóki walka jest naprawdę walką, wszystko jest 
szczere, dopóki chodzi o coś istotnego, o reformę naukową 
lub społeczną, W sprawach bez znaczenia dużego, postęp 
i konserwatyzm nie mają wartości. Wtedy wywieszenie 
sztandaru jest jego nadużyciem. Na takiej arenie walczą 
konserwatywne i postępowe ciury, ale nie rycerze. Wtedy 
wyrabiają się także wielcy ludzie do małych interesów, po­
ważnie opiewający o wielkim nic. Wtedy konserwatyzm 
polega na ubraniu się w biały krawat i uczęszczaniu regu­
larnym na modne herbaty, gdzie jest punkt zborny róż­
nych patrycj uszów, a każdemu się zdaje, iż się tam roz­
strzygają ważne kwestie nauki, mcfralności, religii itd. 
Tymczasem ma to takie samo znaczenie co zebranie 
wistowe*). Nie ma potrzeby ganić takiej rzeczy, ale śmiać 
się trzeba z pretensji.

Przegląd Tygodniowy 1882, nr. 44. 46, 48.

117









AUTOR NIEZNANY

TOLERANCJA PRZEKONAŃ 

Rozdział I.

Niezaprzeczoną jest prawdą, że ci, co wiedzą bardzo 
mało, sądzą, że wiedzą wszystko i że zdanie ich o pewnym 
przedmiocie jest nieomylnym. Najlepiej zauważyć to 
można u ludzi ograniczonych lub u niewykształconych 
niedorostków, którym się zdaje, źe znają ostateczną 
prawdę w pewnym kierunku; dziwią się więc i uważają za 
nieuka tego, który inne ma zdanie aniżeli ich nauczyciel. 
Niechże jednak uczeń taki przeczyta kilka dzieł z rozmai­
tego stanowiska traktujących dany przedmiot, a spostrzeże 
z wielkim zdziwieniem, że to, co uważał za prawdę, nieko­
niecznie jest prawdą, że to, co według jego zdania było 
nieomylnym, stało się wątpliwym. Roztwierają mu się 
nagle oczy, zaczyna wątpić o innych, także uważanych po­
przednio za nieomylne, i przychodzi wreszcie do przeko­
nania, że prawdę daleko trudniej jest odkryć, aniżeli po­
dać zamiast niej jakiekolwiek twierdzenie, że aby ją zdo­
być, trzeba rzecz rozpatrywać z rozmaitych punktów wi­
dzenia, źe wreszcie sprawdzianem prawdy nie może być 
ani przekonanie profesora, ani autora podręcznika, z któ­
rego się uczył, ale jego własny umysł. Uczeń staje się 
wtedy samodzielnym. Samodzielność jednego mistrza sta­
nowiącego powagę zabiła w nim samodzielność jego włas­
ną, uczyniła go helotą*) naukowym; samodzielność zaś 
dziesięciu innych osób zaniepokoiwszy jego umysł i wy­
dawszy go na pastwę zwątpienia i walk wewnętrznych

121



przymusiła jego ducha do rozwikłania samodzielności 
własnej, Z lego zaś wynika bardzo ważny skutek. Mło­
dzieniec, który uważał za głupca każdego, kto śmie mieć 
inne aniżeli on zdanie, przychodzi do przekonania, że należy 
uwzględniać zdame innych, że nie wszystko jest fałszem, 
co mu się fałszem zdawało, i że to, co w danej chwili za 
fałsz uważa, może uznać później za prawdę, gdy widno­
krąg swej wiedzy rozszerzy. Spostrzega również, że ktoś 
mający inne aniżeli on zdanie, mógłby go także uważać za 
m’euka, widzi, że to byłoby niesprawiedliwym; słowem, 
młodzieniec, który był nietolerancyjnym, staje się zwo­
lennikiem tolerancji przekonań.

Taki jednakże zwrot w umyśle powstaje tylko u ludzi 
obdarzonych zdolnościami i pragnących dojść do prawdy. 
Nieudolni zaś i obojętni na prawdę, uczący się o tyle, 
o ile nauka daje pewne praktyczne korzyści, nie dochodzą 
nigdy do wątpienia, nie dochodzą do pierwszego punktu 
wyjścia wszelkiej mądrości, do zasady sokratesowej: wiem 
tyle, że nic nie wiem. Takie bowiem przekonanie rodzi się 
tylko w rozwiniętych umysłach, wiedzących co nauka zdo­
była, a co jeszcze pozostaje do zdobycia. Nie mający więc 
zdolności lub chęci do dalszej pracy nad swoim umysłem 
poprzestają na tym, co w nich ktoś wpoił, poprzestają na 
wiedzy i przekonaniach pewnej osobistości lub stronnictwa, 
sądząc więc, że znają prawdę ostateczną, stają się zaro­
zumiałymi i potępiają każde zdanie niezgodne ze zdaniem 
ich nauczyciela, które klepią bezmyślnie ,,jak za panią 
matką pacierz“,

WystauTny sobie teraz, że taki człowiek jest ożywiony 
najszlachetniejszymi uczuciami, że pragnie dobra społe­
czeństwa i że gotów jest dla niego naruszyć własny swój 
spokój. Widoczna stąd konsekwencja, że będzie się starał 
rozwijać to, co według niego jest dobre, a gnębić to, co 
za złe uważa.

Jeśli więc jest przejęty bezmyślnym, a tak powszech­
nym wśród plebsu*) umysłowego mniemaniem, że czło-

122



wieka należy sądzić według wartości jego przekonań filo­
zoficznych, a nie charakteru i czynów; to rzecz jasna, iż 
potępi wszystkich nie zgadzających się na twierdzenia 
będące w jego przekonaniu ostatnim wyrazem prawdy, 
będzie usiłował je przygłuszyć wszelkimi sposobami. Jeśli 
nie będzie do tego stopnia O‘graniczony, że się da powo­
dować sofistom*) działającym dla osobistej lub swego 
stronnictwa korzyści, to może nie będzie się wahał użyć 
środków niegodziwych, aby tylko święty w swym mniema­
niu cel osiągnął,

Taka jest geneza uczciwej nietolerancji przekonań.
Buckie*) zwraca uwagę, że właśnie najczęściej szla­

chetni lecz ograniczeni ludzie prześladują za przekrocze­
nia, gdyż pragną dobra swego społeczeństwa, a więc i roz­
kwitu zasad, na których, według ich mniemania, to dobro 
się opiera. Dlatego to najszlachetniejsi cezarowńe rzymscy, 
jak Marek Aureliusz i Julian Apostata, byli najzapaleń- 
szymi prześladowcami chrześcijan, gdy tymczasem w gnu- 
śnej rozkoszy i wszelkich nadużyciach pogrążone wyrodki 
ludzkości, jak Heliogabal i Kommodus, pozwalali chrześci­
jaństwu swobodnie się rozwijać, bo dla siebie samych nie 
widzieli w tym szkody, a o swój naród nie dbali, choć, jak 
wiadomo, według przekonania Rzymian religia chrześcijań­
ska była błędem i fermentem rozkładającym porządek spo­
łeczeństw, To samo odnosi się do inkwizycji średniowiecz­
nej, która wszelkie swobodne myślenie, nie płynące we­
dług narzuconego przez nią planu, uważała za rzecz szko­
dliwą i dla zbawienia samej osoby myślącej i dla całego 
chrześcijaństwa.

Jednakże zarówno zdrov/y rozsądek jak i historia prze­
szłych wieków dowodzą, że nietolerancja przekonań jest 
krzyczącą niesprawiedliwością, nie dającą zresztą pożąda­
nych skutków praktycznych.

Przekonanie pewnej jednostki nie zależy bynajmniej od 
jej woli. Jest ono wynikiem wiadomości wpojonych przez 
rodziców, nauczycieli, książki i rozmaite zewnętrzne oko-

123



liczności. Kazać swemu umysłowi mieć inne przekonanie, 
różne lub wprost przeciwne przekonaniu powstałemu natu­
ralną drogą, jest rzeczą niemożliwą. Kazać milczeć swemu 
rozumowi i przyjąć zdanie obce, byłoby to moralnym sa­
mobójstwem, występkiem przeciwko swej naturze, więk­
szym jeszcze aniżeli samowolne wykłucie sobie oczu lub 
zniszczenie przyrządu słuchowego dlatego, ażeby nie od­
bierać osobistych wrażeń i przyjmować je tylko za pośred­
nictwem kogoś innego. Na zmianę przekonania nie może 
wpłynąć ani własna, ani cudza wola, żaden przymus nie 
zdoła zmienić prądu myśli bez zniszczenia istoty myślącej; 
zawsze umysł będzie powtarzał swoje: e pur si muove’̂ ). 
Pewne przekonania mogą zmienić tylko dowody, Masz 
inne przekonanie aniżeli ja, to dowiedź, że moje jest fał­
szywe, a twoje prawdziwe. Jeśli dowiedziesz, to muszę je 
przyjąć, choćbym sam nie chciał, choćbym się jak najbar­
dziej mu opierał. Jeśli zaś nie dowiedziesz, jeśli bronisz 
fałszu lub nie jesteś zdolny do obrony prawdy, to żadna 
potęga świata nie zdoła mnie zmusić do tego, abym tak 
myślał jak ty, abym to, co według mnie jest prawdą, od­
rzucił, a przyjął to, co fałszem. Każesz mi sobie nie wie­
rzyć? Jakież mi wtedy logiczne kryterium pozostanie? 
Jeżeli mi każecie wyrzec się, powiada Rousseau*), wła­
snego rozumu, to jakim sposobem poznam, że to co wy 
mówicie jest prawdą? Tak mówi logika. Można wpraw­
dzie przemocą, prześladowaniem, torturą wreszcie, wymóc 
na kimś, aby się zrzekł własnych przekonań i przyjął cu­
dze, ale to zrzeczenie się będzie tylko pozornym. Wywie­
rający nacisk skorzysta tyle, ile skorzystali cezarowie 
rzymscy z powrotu niektórych chrześcijan do wiary po­
gańskiej, lub inkwizytorowie z nawracania Żydów, którzy 
po przyjęciu wiary chrześcijańskiej, w tajemnicy, tak jak 
dawniej, czcili Jehowę, lub też uciekłszy do Holandii i in­
nych krajów jawnie do swej dawnej wiary powracali.

Cóż oni zyskali przez zadanie gwałtu niektórym lu­
dziom? Nic — i owszem, nawet zaszkodzili swemu kra-

124



jowi, gdyż stworzyli ogromną ilość obłudników, co innego 
w duszy, a co innego w ustach mających, obłudników, 
w których i przemoc i przymus do grzechu, według ich 
mniemania, wzbudziły tylko nienawiść do nowej religii i jej 
wyznawców, a dawną religię jeszcze silniej w głębi ich 
duszy utwierdziły.

Jeżeli chcesz wiedzieć czytelniku, jakie wrażenie robi 
na człowieku prześladowanie religijne, to udaj się na 
skrzydłach wyobraźni do jakiegokolwiek kraju pogań­
skiego, Jesteś europejczykiem i chrześcijaninem, a znaj­
dujesz się np, w jakimkolwiek państwie indyjskim, do któ­
rego jeszcze Anglicy nie wprowadzili europejskiego po­
rządku, Natrafiasz właśnie na święto Dżagannaty*). Ty­
siące pielgrzymów rzuca się pod koła ciężkiego wozu 
i znajduje śmierć w błotnisto-krwistej kałuży.

Zgroza cię przejmuje, lecz milczysz, bo to ludzie obłą­
kani, Na domiar zaś okropności spostrzegasz jakąś piękną 
i młodą kobietę, którą kapłani przymuszają do wstąpienia 
na stos smolnego drzewa. Oburzenie przechodzi już wtedy 
granice twej siły, biegniesz więc do orszaku i w najwy­
mowniejszy sposób nakłaniasz do odstąpienia od tego ob­
mierzłego auto'da fć*). Powiadasz, że to się sprzeciwia 
uczuciu ludzkości, że to jest grzechem przeciwko Bogu, że 
jest dzikością, barbarzyństwem, głupotą. Na to Indianie 
ci zarzucają, że jesteś człowiekiem zbłąkanym, nieświado­
mym, nie znającym Vedy*), i powiadają, że ze względu 
na twą gorliwość przyślą ci bramina*), który ci oczy na 
istotną prawdę otworzy, i że wtedy dopiero zostaniesz uka­
ranym, gdy uparcie będziesz chciał pozostać przy swych 
błędach. Bramin, którego ci przysłali, jest człowiekiem 
uczonym, łagodnym i szlachetnym; wierzy on jak najmoc­
niej w prawdziwość objawienia Wisznu*) i pragnie cię tą 
wiarą uszczęśliwić, Ty zaś jako dobry chrześcijanin chcesz 
go nawrócić, tym bardziej, że myślące i szlachetne jego 
oblicze wzbudziło w tobie wielką sympatię. Wykładasz 
mu więc jak najjaśniej zasady wiary. Bramin nie daje się

125



przekonać, więc odwołujesz się do cudów. — Co to znaczy, 
powiada bramin. Twój Bóg nakarmił tysiące ludzi kilku 
bochenkami chleba? Wielka mi rzecz. Kryszna*) podruósł 
górę Diwalagivi małym swym palcem i używał jej zamiast 
parasola, jak dmuchnął, to słońce zgasło, a jak mu się 
raz pić zachciało, to wypił wszystkie rzeki i morza! Słu­
chając tych bredni apelujesz do rozumu. Co? — powiada 
bramin« — rozum? Azali ty, nędzny robaku, swym kusym 
i mdłym rozumkiem chcesz zgłębiać takie rzeczy? Trzeba 
w to wierzyć, bo to jest wyższe nad rozum. Opierasz się 
jeszcze, dowodzisz, lecz bramin nie chce słuchać i w gor­
liwości swej o całość wiary oskarża cię o błuźnierstwo, 
obawia się stąd złych skutków dla Indian, i w najlepszej 
wierze przestaje być łagodnym nauczycielem i staje się 
okrutnym tygrysem. Zostawia ci dzień do namysłu: albo 
przyjmiesz wiarę brćimińską, albo zginiesz pod ciosami sie­
paczy.

Masz więc przed sobą bardzo smutną alternatywę*). Tak 
żle i tak niedobrze. Jeżeli jesteś gorliwym wyznawcą swej 
wiary, masz męstwo i tęgość ducha, to zginiesz mamie, 
a nie odstąpisz od swych przekonań. Jeśli zaś słabszy cha­
rakter posiadasz lub wytłumaczysz sobie, ze pod przymu­
sem można pozornie zostać wyznawcą fałszu, aby tylko 
w sercu zachować prawdziwą wiarę, to przyjmiesz formy 
bramińskie, będziesz udawał najmocniej przekonanego 
o tym, że Kryszna używa Dewalagivy na parasol, a w du­
chu będziesz się śmiał z tych bóstw i cudów rzekomych, 
będziesz czuł odrazę do potwornych bałwanów, złorzecząc 
tym, co cię przemocą zmusili do pozornego przyjęcia 
przekonań i form nie odpowiadających twoim pojęciom. 
Jednym słowem, staniesz się obłudnikiem czekającym 
tylko na dogodną chwilę, aby powrócić do form swojej re- 
ligii, i dyszącym zemstą ku tym, którzy cię do grzechu 
zmusili.

I w samej rzeczy prześladowanie za przekonania wywo­
łuje tylko albo bezowocne poświęcenie, albo też obłudę

126



oraz utwierdzenie prześladowanych przekonań, tak jak 
tego dowodzą dzieje Żydów, którzy wtedy, gdy ich nikt nie 
przymuszał, często porzucali^ wiarę w Boga jedynego i sta­
wali się bałwochwalcami, a podczas prześladowań stale 
trwali przy wierze swych przodków i tylko pozornie na pe­
wien czas ją porzucali. Nietolerancja więc żadnych pożą­
danych skutków przynieść nie może i zawodzi zupełnie 
szlachetnych zelotów*). Przynosi ona korzyść tylko nik­
czemnikom, którzy na razie mnie ją  z niej ciągnąć pożytki. 
Ogół zaś cierpi na tym, bo nietolerancja psuje ludzi za­
równo prześladujących jak i prześladowanych, ,,Kiedy re- 
ligia, powiada ks, Kołłątaj, a możemy dodać, że i wszelkie 
przekonanie filozoficzne, uważa się za regułę smnienia, na­
leży ją tolerować i nie uciskać w żaden sposób, bo by ina­
czej psuł się charakter człowieka, którego obyczaje zara­
dzają się na prawidłach przez niego przejętych, a głęboko 
przez wychowanie i nałóg w serce jego wpojonych,"

Nietolerancja, nie dozwalając być samodzielnym jed­
nostce, jest też potężnym hamulcem postępu cywilizacji. 
Cywilizacja polega na ciągłej zmianie pojęć, a ponieważ 
prześladowanie występuje zawsze ze stanowiska pojęć 
ogólnie przyjętych i chce je chronić od zmiany, więc w spo­
łeczeństwie nietolerancyjnym ani mowy być o postępie nie 
może.

Zatraca się w nim powoli męska dojrzałość, poczucie 
własnej siły i godności, pełnoletność umysłowa, a nastę­
puje natomiast niemoc, umysłowa, znikczemnienie, mate­
rializm praktyczny, jako kara naturalna za zbrodnie. Przy­
mus bowiem do myślenia według cudzej, choćby najlepszej 
głowy, kucie w dyby lunysłu, wmuszanie i torturowanie 
przekonań, jest moralnym zabójstwem, jest zbrodnią naj­
cięższą ze wszystkich, jest czynem najzgubniejszym dla 
samego społeczeństwa, które przytłumia objawy swego wła­
snego życia, swej własnej płodności duchowej.

Niwa 1874, nr 59 i 60.

127



ELIZA ORZESZKOWA*)

O ŻYDACH I KW ESTII ŻYDOW SKIEJ 

(Wyjątki)

Gdybyśmy żyli w błogosławionych czasach, w których 
każde zawikłanie społeczne rozcinał miecz i przepalał 
ogień, mielibyśmy skłonność do postąpienia z Żydami tak, 
jak ongi Hiszpanie postąpili z Maurami, to jest połowę 
ich chcielibyśmy spalić, a połowę za granicę kraju wyrzu­
cić, Nieszczęściem dla tych, którzy przychodząc na świat 
w wieku XIX, popełnili grubą chronologiczną pomyłkę, pa­
lenie, wyrzucanie, jakiekolwiek tępienie należy już dziś do 
starych gratów spopielałych w oczyszczającym ogniu cywi­
lizacji. Popioły ich dotąd jeszcze zasypują ludziom oczy 
i atmosferę moralną napełniają truciznami, lecz jako na­
rzędzia dÓ rozwiązywania kwestyj wyszły całkiem z życia. 
Wynik to nauki wyjaśniającej pojęcie sprawiedliwości i ła­
godzącej obyczaje. Wynik to także zgromadzonych do­
świadczeń, które jak na dłoni wykazały, że ilekroć jacy- 
kolwiek Hiszpanie gnębią i tępią jakichkolwiek Maurów, 
Maurowie źle na tym wychodzą, ale Hiszpanie daleko jesz­
cze gorzej. Przejęci wstrętem ku haniebnym, a zawsze 
szkodliwym czynom gwałtu i prześladowania, co i jak, 
wobec warunków żywota naszego, czynić mamy?

Rzecz prosta: szukać sposobów usunięcia utrudnień 
i niebezpieczeństw na drodze pokojowej, z pomocą rozu­
mu, dobrej woli, moralnych, umysłowych i gospodarskich 
ulepszeń. We względzie kwestii żydowskiej sposobów tych 
szukamy od dość dawna, a od lat kilkunastu bardzo nawet 
gorliwie, lecz szukanie nasze posiada jedną kapitalną 
wadę, mianowicie: bardzo niedokładnie znamy przedmiot 
ten, na którym odbywać mamy praktykę wynajdowanych 
przez nas teorii. Powiadamy: oświecać, poprawiać, przy­
swajać, jednać się — a wiedza nasza o tych, którzy mają

128



być przez nas oświecani, poprawiani, przyswajani i jednani^ 
z wielu względów nazwać się może dziecinną.

Co my wiemy o Żydach? Z jakich punktów widzenia za­
patrujemy się na nich? Na jakich podstawach opieramy 
sądy nasze o nich?

Pytania te zmuszają usta do uśmiechu, bo przywołują 
do pamięci setki, tysiące twierdzeń i sądów v\rydawanych 
o Żydach, a które zdają się ubiegać ze sobą o pierwszeń­
stwo w dziedzinie dzieciństw i płytkości ludzkich, Szach- 
raj, wyzyskiwacz, fanatyk, gdy do masy ciemnych i bied­
nych należy, pyszałek, arogant, samochwalca, gdy się 
wzbogaci, oto kim i jaki jest Żyd według wyobrażeń po­
wszechnie u nas utrwalonych.

Jak  to? i nic więcej?
Nie poszukujemyż w tej grupie społecznej, złożonej 

przecież z łudzi, żadnych już cech i właściwości innych?
A spostrzegając cechy wymienione powyżej, nie zapy­

tujemy siebie: skąd się one wzięły?
Jakich czynników dziejowych i współczesnych są one 

wytworami?
Czy istotnie w chwili tworzenia Żydów natura była 

wielką kapryśnicą i jedno plemię to napiętnowała plamami 
od których wolne są wszystkie plemiona inne?

Nie poszukujemy niczego i nie zapytujemy o nic. Po­
stępujemy w tym względzie gorzej od najlichszego po- 
wieściopisarza, który wie dobrze, iż nie wolno mu pokry­
wać papieru plamami sadzy......

Co my, chrześcijanie, dla rozwiązania kwestii żydow­
skiej czynić powinniśmy i możemy?

We względzie teorii nad wynajdowaniem jej suszyć 
sobie głów nie potrzebujemy. Wynaleźli już ją najwięksi 
mężowie stanu przeszłości naszej. Literatura sejmu cztero­
letniego, pisma Czackiego*), Staszica*), Butrymowicza*), 
działalność margrabiego Wielopolskiego*), świadczą o dą­
żności naszej, sto lat już mającej, ku zupełnemu, bezwa­
runkowemu równouprawnieniu Żydów. Ktokolwiek dziś

S Publicystyka pozytywizmu 129



jest mu przeciwny, rozmija się z najlepszą tradycją naszą. 
Argumentów popierających teorię tę obszernie rozwijać 
nie ma potrzeby. Są one pacierzem każdego istotnie oświe­
conego człowieka. Dla mniej albo pozornie tylko oświe­
conych zamknąć je można w kilku okresach. Odbieranie 
jakichkolwiek praw zdejmuje z sumień tych, których do­
tyka, odpowiednie im obowiązki, więc w miarę upływania 
czasu czyni ich do pełnienia obowiązków coraz bardziej 
niezdatnymi. Wyłączanie spod praw skłania do ich wymi­
jania, więc szerzy nieuczciwość, hipokryzję*), podstęp- 
ność. Spychanie łudzi z dróg jednych sprowadza tłoczenie 
się ich na drogi inne, więc nędzę fizyczną i jednostronne 
wyrabianie się zdolności ze szkodą dla innych zaniedby­
wanych, Poniżenie wywołuje gwałtowną żądzę wywyższe­
nia się, nie przebierającą w środkach. Wyodrębnienia, 
gardzenie, jakiekolwiek krzywdzenie budzi wzajemne 
niedocemanie się i nienawiści, czyli najsroższe zboczenia 
umysłowe i moralne. Na koniec ponad wszystkie względy 
praktyczne wzbija się idea sprawiedliwości, wspaniała 
rodzicielka wszystkich dobrych uczuć i postępków ludz­
kich, idea równości ludzi pomiędzy sobą wobec praw 
i obowiązków, będącej kamieniem węgielnym cywilizacji. 
Usuńcie ten kamień, a cała budowa nowożytnego świata 
upadnie w gruzy i od szczytów swych, od nauki i sztuki, 
do spodu swego, którym są najniższe prace i losy ludzkie, 
wszystko pogrąży się w upadek i zgniliznę. Te narody, 
które najgłębiej już przeniknęły się tą ideą i najlepiej ją 
urzeczywistnić zdołały, najszczęśliwsze są i najdostoj­
niejsze; te, którym najwięcej je j nie dostaje, najsilniej 
chwieją się na swrych podstawach, najobfitsze źródło tru­
cizn w łonie swym noszą. Powtarzam: pojęcia te nie są u nas 
ani nowe, ani rzadko napotykane. Absolutne rówmoupraw- 
nienie Żydów z innymi klasami ludności staje dziś przed 
nami tym samym świetle, w jakim przed oczami mężów 
stanu obradujących na czteroletnim sejmie stanęło rówmo- 
uprawnienie mieszczan. Najdroższe imiona przeszłości

130



naszej i znane jej doświadczenia, najwymowniejsze głosy 
i najgwałtowniejsze potrzeby naszej teraźniejszości, na­
wołują nas w tym kierunku. Wszystkie prace dla wszyst­
kich, wszystkie społeczne godności dla wszystkich, wszyst­
kie drogi, cele i narzędzia dla wszystkich, wszystkie nade 
wszystko, o! nade wszystko źródła oświaty dla wszyst­
kich, oto modlitwa, którą z rana i wieczór słać winniśmy 
do nieba i ziemi, do umysłów i sumień tych, którzy jej nie 
umieją jeszcze, i tych, którzy ją z ust naszych na kartę 
życia przenieść mogą.

Prawie każdy jwie lo tym, jakie znaczenie miałoby dla 
kwestii żydowskiej u nas rzucenie na całą przestrzeń 
kraju paru tysięcy szkółek pierwiastkowych, zastępują­
cych chedery*), nie specjalnie żydowskich, lecz mieszaną 
ludnością dziecinną przez prawo przymusowej edukacji 
pierwiastkowej napełnionych.

Każdy wie o tym, czego nie możemy,,,
Rozejrzmy się na polu praktyki czyli powinności na­

szych, których spełnienie od nas wyłącznie tylko albo 
przeważnie zależy.

Przede wszystkim powinniśmy poznać Żydów, Dotąd 
doświadczamy ich tylko, ale bardzo niedokładnie, bardzo 
źle ićh znamy.

Nieznajomość nasza Żydów jest faktem zdumiewającym. 
Żyć z ludnością jakąś na jednej ziemi przez wieków kilka, 
co minutę wchodzić z nią w stosunki interesowe, cierpieć 
od niej wiele, mieć w pamięci sporo wyświadczonych jej 
przysług i zadanych krzywd, wywodzić na nią ustawiczne 
skargi; czynić jej milionowe wyrzuty, czuć gorąco całą 
ważność skierowania się, jakiemu ulegnie — a znać ją 
tylko i jedynie w osobie Reb Jankla kupca, Szymszela 
faktora i Abramka lichwiarza, nie znać jej w jej historii, 
religii, obyczajach rodzinnych, w tym wszystkim, co na 
zbiorową istotę plemienia, na samego ducha jego szerokie 
i obfite rzuca światło! Nieprawdaż, że jest to leniwe za-

131



nicdbanie się, czy breik wszelkiej ciekawości umysłowej, 
czy lekceważenie wcale nielogiczne tego, czemu przypisu­
jemy w życiu naszym tak ważną roję?

Zdaniem moim, kwestia żydowska kuleje u nas najbar­
dziej z tej właśnie strony. Wyobrażenia nasze o historii, 
religii i obyczajach żydowskich są wprost dziecinne. N aj­
śmieszniejszym pod słońcem sprzeciwieństwem, obok 
Szymszelka i Abramka, okrytego cechami najskrajniej­
szego naturalizmu, przed fantazją naszą stoi wiecznie Żyd 
taki, jakim wymalowały go średnie wieki: istota wpół- 
nadprzyrodzona, tajemnicza, owiana grozą popełnionych 
zbrodni i dymem siarczanym wydobywanym z paszczy 
diabelskiej przez łacińskie egzorcyzmy. Na dm’e duszy na­
szej, wstydliwie kryjąc się przed obliczem nowożytnej 
nauki, czai się jeszcze wielka skłonność do wierzenia 
w religijny przepis żydowski zaprawiania mac wielkanoc­
nych krwią chrześcijańską,

Do pamięci naszej przybywają co pewien czas mętne 
przypomnieriia o jakichś hostiach niegdyś kradzionych i do 
drzew przybijanych, o jakichś studniach zaprawianych 
trucizną, o jakiejś czarnej śmierci wjeżdżającej do krajów 
chrześcijańskich na plecach żydowskich.

Niby naprawdę nie wierzymy już w to wszystko; ale 
w imaginacji naszej pali się jeszcze iskierka tej grozy, 
którą napełniały ją bajki piastunek, ale są jeszcze domy 
wcale światłe, z których podrostki w dni poprzedzające 
żydowską Wielkanoc boją się, aby nie zostać porwanymi 
przez Żydów, — ale te szczątki czasów minionych konser­
wując się w klasach oświeconych podtrzymują pełne ich 
bytowanie w klasach nieoświeconych.

Bardzo często w zapale dysput odzywają się głośne i zu­
pełnie szczere zaprzeczenia, jakoby Żydzi byli kiedykol­
wiek naprawdę prześladowani i dręczeni. Bardzo rzadko 
spotkać można pomiędzy nami jeszcze pojęcie o tym, jakie 
cechy ich jakim kolejom dziejowym przypisać należy.

132



Nikt prawie, oprócz garstki uczonych i pisarzy —  nie wie 
na pewno, jakie prawa w ciągu wieków przysługiwały im 
w kraju naszym, a jakie odmawiane im były i w jakiej 
mierze byliśmy względem nich lepszymi od narodów in­
nych, a w jakiej dzieliliśmy ogólne dążności czasów ku 
wyłączaniu ich i poniżaniu. Wszyscy prawie uważamy ich 
księgi jaJco zbiór samych tylko bezeceństw i złorzeczeń 
przeciw nam skierowanych, a nikogo nie zdejmuje cieka­
wość zajrzenia w te księgi dla przekonania się, czy to jest 
prawdą i do jakiego stopnia jest to prawdą.

Zwracając się zaś ku rzeczom najbliższym już, bo obec­
nym, czy wiemy, kim i jakim jest Żyd poza interesem pie­
niężnym, który z nami załatwia, —  jakie są domowe oby­
czaje jego, rodzinne uczucia, uciechy, zabawy, cierpienia, 
dążności?

Wyobrażamy sobie naprawdę, że Żyd jest maszyną do 
liczenia pieniędzy, że z rana i wieczorem, w pracy i spo­
czynku, w święta i dni powszednie, u kolan matki i nad 
kolebk.ą dziecka nie myśli on o niczym, nie czuje nic, nic 
kocha, nie pragnie, nie trwoży się i nie raduje, tylko liczy, 
liczy, liczy, liczy,,. Jak  Franciszka z Rimini*) z kochan­
kiem swym wiecznie od skały do skały leci i leci, tak Żyd 
w jakimś wymyślonym przez nas nowym kręgu piekielnym 
wiecznie liczy i liczy. Zbiorowej istoty tej zatrudnionej 
wieczystym liczeniem nie spróbowaliśmy nigdy dokładnie 
przeliczyć.

Czy posiadamy statystykę Żydów naszych, zawierającą 
rubrykę zajęć ich, stopnia oświaty, obracanych przez nich 
kapitałów itp,?

Czy doszliśmy kiedy, jćiki jest liczebny stosunek Żydów 
posiadających wiele albo cokolwiek i nic wcale nie posia­
dających, trudniących się handlem wielkim i drobnym, 
pracami fizycznymi i lichwą, szkodliwą, choć trudną pracą 
kręcenia biczów z cudzego piasku?

133



o  wszystkim tym mówimy, piszemy, dysputujemy pod­
niesionym głosem i z dziarskimi albo skwaszonymi minami, 
lecz mówienie, pisanie, dysputowanie nasze nie ma jedy­
nej podstawy, która by je mogła użytecznymi uczynić: 
podstawy gruntownej, obszernej, na faktach opartej znajo­
mości Żydów, A wobec braku podstawy tej marzcie 
o rozwiązaniu kwestii żydowskiej, jeśli to wam przyjem­
ność czyni, — ja o nim marzyć nie będę, jak nikt roz­
sądny nie marzy, aby prosto, prędko i bezpiecznie dojść 
do celu idąc doń po ciemku,,.

Od lat kilkunastu nauka zalecana jest wprawdzie naro­
dowi przez przewodników umysłowości jego, zalecana 
powszechnie i często energicznie, ale w ogromnej więk­
szości wypadków zalecenia te mają pozór podawania cho­
remu trucizny w dozach tak spreparowanych, aby wypadku 
śmierci spowodować nie mogły, W twierdzeniach o nauce 
ogromnej większości inteligencji naszej, w samych nawo­
ływaniach ku niej dają się słyszeć wyraźnie albo łatwo do­
myślać myśli następujące:

„Nauka jest potrzebna dlatego, że takie już przyszły 
czasy, które obchodzić się bez niej nie dozwalają. Cóż ro­
bić? Ciężkie to czasy, ale trzeba się do nich stosować; 
skoro więc już inaczej nie można, uczcie się,

,,Tylko ostrożnie! o! ostrożnie z nauką! Jest ona, jako 
ozor Ezopa*), rzeczą i najlepszą i najgorszą. Najlepszą, 
bo daje nam możność wytrzymania jako tako konkurencji 
na polach różnych z ludami innymi; najgorszą, bo po­
siada właściwości pewne, które zatruwają duszę narodu,

,,Co? zatrucie duszy narodu! rzecz istotnie straszna. 
Więc może by lepiej wcale unikać tego źródła trucizny?

,,Ha! gdyby tylko można było! Ale nie podobna. Takie 
już czasy przyszły, że bez nauki ani kawałka chleba mieć 
nie będziesz, ani narodowi swemu chwały przed obcymi 
nie przysporzysz.

134



„Więc dla celów praktycznych i pK> części patriotycz­
nych uczcie się, ale pamiętajcie, aby nauka was do filozo­
fowania jakiego nie doprowadziła,

,,Fakty, cyfry, daty, imiona własne, techniczne proce­
dery robót różnych, dobrze! ale syntezy wszelkie, wywody, 
konkluzje, wnioski, słowem, cała robota myśli wysnuwa­
jącej z suchego materiału naukowego wolne, szerokie po­
glądy na świat i ludzkość — nie!

,,To wszystko już może zatruć duszę narodu, odebrać 
jej wiarę, miłość, ofiarność, poetyczność, a wtrącić ją 
w negację prawd moralnych, we wzgardę dla tradycji, 
w samolubstwo, nieobyczajność i cały, słowem, poczet 
grzechów tak powszednich, jako też i śmiertelnych.

,,Najważniejsza zaś, że przejęcie się pojęciami wytwa­
rzanymi przez naukę i kierowanie według pojęć tych spo­
łecznych spraw i losów przyprawić nas może o pogrążenie 
w nicość zbiorowej indywidualności naszej."

Takie obawy i takie przestrogi, wyraźne lub półgębkiem 
wymav/iane, towarzyszą rozumowaniom o nauce większości 
inteligencji naszej. Niektórzy posuwają się jeszcze dalej. 
Był wypadek, w którym głośne morderstwo popełnione 
przez prostą chciwość łupów przypisano wpływowi kilku 
naukowych książek przez mordercę przeczytanych; i taki, 
w którym złoczyńcę kradnącego srebrną łyżkę w kawiaimi, 
publicznie, w druku, nazwano pozytywistą.

Każdy zaś pilnie śledzący ruchy literatury naszej wie
0 tym dobrze, jakie insynuacje*) i oskarżenia najzłośliw­
szej i najdotkliwszej natury padają na pisarzy jasno
1 szczerze postępowych. Jasno i szczerze doradzać ogółowi 
dążenie ku nauce i oświacie, jasno i szczerze wyrażać przed 
nim filozoficzne i społeczne przekonania w nauce źródło 
mające, jest to stawić czoło oskarżeniom o odszczepieństwo 
polityczne, co najmniej o polityczny indyferentyzm*).

Takie łączenie miłości dla nauki i choć trochę swobod­
nego sposobu myślenia ze zdradzaniem sprawy publicznej

135



i z umyślnym wystawianiem je j na niebezpieczeństwa stało 
się u nas orężem zupełnie pospolitym, a ten tylko ciosów 
czy ukłuć jego uniknąć może, kto zgodzi się być echem 
i cieniem większości.

Przyznajmy, że w sposób taki ustawiona i umiłowana 
nauka nie może wywierać na ogół potężnej atrakcji, że 
owszem, obosieczny ten miecz i to straszydło rodzące po­
twory musi koniecznie budzić uczucie obawy, wahania się, 
niekiedy wstrętu. I — o szczycie niekonsekwencji! — ci 
sami, którzy uczucia te rozbudzili, niejednokrotme potem 
wybuchają wyrzekaniami na obojętność ogółu dla nauki — 
wyrzucają mu upadanie albo nędzne istnienie pism nau­
kowych, niechętne branie udziału w przedsięwzięciach 
i czynach bądź naukę na celu mających, bądź przez nią 
budzonych i popieranych. Co można myśleć o konsek­
wencji dziennika, który na jednej z kart swoich uliczne 
burdy i rabunki przypisuje wpływowi na lud nasz teorii 
Darwina*), a na drugiej gromi ogół za obojętność dla nau­
kowej wyprawy jednego z uczonych naszych! Wielki Boże! 
Darwin stworzył walkę o byt i rozwijanie się gatunków? 
Gdyby tak było, moglibyśmy mniemać, że nasz uczony 
stworzy coś innego, co darwinowskie twory w niwecz 
obróci. Ale każdy wie, że rzeczy tych Darwin nie stworzył, 
tylko wyczytał je na obliczu natury, którą badał.

Skoro zaś ostatecznym wynikiem czytania w obliczu na­
tury są burdy i rabunki uliczne, głupstwem byłoby, jeżeli 
nie występkiem, popierać tego, kto płynie daleko, aby 
w czytaniu tym wziąć udział, A nuż wyczyta on to samo, 
co wyczytał Darwin?

Otóż i przybędzie jeden jeszcze szerzyciel mordów, zło­
dziejstw, burd, rabunków i —  nade wszystko — politycz­
nych odszczepieństw.

Nie! Dopóki nauka stawianą będzie przed ogółem w ta­
kiej postaci obosiecznego miecza, z taką twarzą Janu­
sową*), z jednej strony ziemską a z drugiej piekielną, niepo­
dobna spodziewać się, aby ogół ten przypadł do niej z za-

136



pałem, ze czcią, z wiarą w zbawienność jej dla losów pu­
blicznych. I zważmy jeszcze, że z natury swej skłonniejszy 
on jest do marzeń niż do badań, do artystycznego tworze­
nia niż do naukowych mozołów, I zważmy jeszcze, że na 
drodze mnysłowego rozwoju jego stoi przeszkód tysiąc, 
do których my z naszej strony dodajemy tysiączną pierw­
szą, może najpotężniejszą.

Lecz słyszę odpowiedź:
—  ,,Nie przed nauką przestrzegamy ogół, nie jej samej 

przypisujemy wpływy wytwarzające różne gatunki zbrodni 
i zbrodniarzy, ale — tym ruchom myśli, których ona jest 
budzicielką, tym ruchom myśli, które jak wzburzone fale 
biją w strony powag i jak topory pionierów trzebią gęst­
winę dotychczasowych mniemań siejąc po drodze ziarna 
nowych p>ojęć, wiar i dążności, Tc to ruchy myśli w kar­
bach trzymać chcemy, aby na kształt swawolnych dziecia­
ków nie rozrzuciły nam domu naszego."

Teraz z kolei zawołać trzeba: ostrożnie! ostrożnie z trzy­
maniem w karbach myśli ludzkich! Spowinięta i na mięk­
kiej pościeli złożona może ona tylko spać albo kaprysić. 
Sen zaś myśli publicznej, to śmierć narodu, a kaprys je j, 
to szał niosący mu niebezpieczeństwa straszne.

Jakże podobna marzyć o załatwianiu spraw jakichkol­
wiek, o rozwiązywaniu jakichkolwiek zagadnień przez spo­
łeczeństwo, któremu własna inteligencja tylko w pewnych 
granicach i do pewnego stopnia uczyć się i myśleć dora­
dza? Któremu wmawiają, że badanie, rozbiór, krytyka, są 
stopniami prowadzącymi do zbrodni? w którym każda myśl 
swobodniej nieco poruszająca się i przemawiająca nosi 
miano zdrady? Którego władze umysłowe zamiast nabie­
rania w ćwiczeniach giętkości i energii, w zalecanej im 
bezczynności sztywnieją i drzemią?

Nie! Na takich drogach nic znajdziemy nigdy sposobów 
rozwiązywania węzłów społecznego życia naszego, ani sił 
dostatecznych do ich rozwiązania.

137



Po takich drogach społeczeństwo postępować musi 
z pospiechem podróżnika, który trzy kroki naprzód a dwa 
wstecz dokonywał, bo każdy postęp zdobyty mozolnie 
przez umysły uswobodnione i czynne pochłaniany będzie 
powodzią głupoty i apatii.

Tylko rozbudzona silnie ciekawość umysłowa doprowa­
dzić może do zgruntowania interesów społecznych, tylko 
z niepodległej myśli powstać mogą zadość im czyniące 
energiczne czyny.

Kłamią z rozmysłem albo w dobrej wierze, lecz ciężko 
mylą się ci, którzy utrzymują, że badawczość, krytyczność, 
słowem niepodległość myślenia, sprzeczne będąc z naro­
dową tradycją naszą, mogą zbiorowej indywidualności na­
szej właściwe cechy jej odebrać i, co za tym idzie, o zni­
kanie i zniknięcie ją przyprawić. 0 !  po cóż tak gorąco 
niby tradycję tę miłując tak strasznie spotwarzać ją  przed 
nami? Po cóż okazując dla niej cześć tak bezwarunkową 
wydzieracie z korony jej klejnot najwspanialszy?

Tradycja nasza, jak każda inna, posiada dwie strony: 
jedną, która wstecz cofa pokolenie współczesne, i drugą, 
która zaklina je, aby postępowały naprzód. Dlaczegóż 
w pierwszej tylko spostrzegać cechy właściwe zbiorowej 
jednostce i słyszeć nauki przodków?

Najwspanialszym klejnotem tradycji naszej jest właś­
ciwie ta epoka, w której z najswobodniejszych i najener­
giczniej szych ruchów publicznej myśli powstawały wy­
przedzające prawie czas swój zjawiska politycznej i spół- 
czesnej natury. Była wtedy tolerancja religijna pozwala­
jąca bezpiecznie i swobodnie żyć na ziemi naszej dysy­
dentom*), Żydom i Mahometanom, a czcią publiczną okry­
wająca pisarzy takich, którzy jak Rej z Nagłowic wiarą 
religijną różnili się z większością narodu, lecz jednoczyli 
się z nią w ludzkiej i obywatelskiej cnocie. Była wtenczas 
cześć dla nauki taka, że kanclerz państwa kosztem włas­
nym wznosił w Zamościu przybytek dla niej, że najwięk­
szy z wieszczów krajowych jeździł po nią aż na krańce

138



Europy, żo Dworzaninowi wolno było wobec księcia Koś­
cioła wysławiać wielkość je j i dobrodziejstwa, że sami 
książęta Kościoła jawnie i szlachetnie wyznawali humani­
tarne idee z gruntu jej wyrosłe.

Wtedy to na wysoki poziom wyniesiona cywilizacja klas 
wyższych wywierała na klasy niższe atrakcję potężną: 
mieszczanin oświecał się, wzbogacał, pracował — Żyd 
uczył się krajowej mowy i przybierał strój ogólnie noszony.

Oto jest strona tradycji naszej, którą bardzo mała liczba 
przewodników umysłowości społecznej społeczeństwa uka­
zuje, Cóż? Czy nie warto je j właśnie wziąć za przykład 
dla teraźniejszości, jej właśnie zagłady w pamięci publicz­
nej lękać się, przez nią głosami przodków do ogółu prze­
mawiać?

I kłamią także albo srodze mylą się ci, którzy budowę 
naszą za tak kruchą poczytują, że pierwsze lepsze nadu­
życie krytyczności i niepodległości myślenia o rozpadnię- 
cie się przyprawić ją  może. Zapewne, każde dobro przynosi 
za sobą niepożądane wybujałości i nadużycia. Są krańce 
myślenia takie, na których krytyka wnet tylko może roz­
walać a niepodległe burzyć, na których panują mrzonki, 
utopie*), wszechwzględne i rozkładające negacje. Lecz 
czyliż tak już jesteśmy słabi, że niezbędnej tej, wszędzie 
w Europie istniejącej wybujałości nie moglibyśmy zwal­
czyć i przerwać? Lękliwość ta nieuzasadniona, bo niczemu 
nie zaradzająca, bo to właśnie, czego lękamy się, wnika do 
nas przez wszystkie szczeliny na szeroki świat otwarte, 
a duszność powietrza naszego wzmaga tylko ostrość 
i szkodliwość tych powiewów przybywających z zewnątrz. 
Starając się zmniejszyć wpływy nauki na społeczność 
i trzymać w karbach rozwój i wzlot jej myśli, tłumimy 
ognisko, które grzać i oświecać nas może, a nie możemy 
przeszkodzić temu, że parzą nas iskry lecące z ognisk są­
siednich, Czyliż tak trudno zrozumieć, że dla swawoli 
myśli tylko swobodna praca hamulcem być może, że tylko

139



nauka udziela oręży mogących zwalczać utopie, że tylko 
na wysokim stopniu umysłowego rozwoju wyrabiają się 
siły twórcze zdolne stawić tamy prądom burzącym.

Co do mnie, wierzę, że wtedy tylko zagadnienia nasze 
społeczne wszelkie, z żydowskim włącznie, szczęśliwie 
rozwiązane zostaną, gdy nauka da nam możność badawczo, 
jasno i swobodnie myśleć, a myśl badawcza, jasna i swo­
bodna, nauczy nas energicznie i umiejętnie działać.

Wierzę mocno, że zbiorowa indywidualność nasza po­
siada za sobą tradycję taką, a w samej sobie takie jeszcze 
siły trwania i życia, że myśl oświecona i niepodległa 
w najszerszych rozmiarach i ze wszystkimi nawet kraóco- 
wościami swymi unicestwić właściwych cech je j, ani o za­
gładę przyprawić jej nie może.

Wierzę, iż prędzej lub później —  może bardzo prędko, 
zrozumiemy wielką omyłkę naszą i zamiast gasić światło 
z całych i wszystkich sił naszych rozpalać je będziemy.

Wierzę, że na wyższy poziom wyniósłszy ogólną umysło- 
wość naszą, prędzej niż dotąd pozbywać się będziemy sta­
rych przesądów i nałogów; że pod działaniem uswobod- 
nionej i wyćwiczonej myśli prędzej, dzielniej wykonywać 
się będą wszystkie nasze przedsięwzięcia i prace, że wie­
kowa cywilizacja nasza, skrzepiona i odmłodzona wiedzą 
i pojęciami czasów nowych, przyciągnie ku sobie i spoi ze 
sobą te grupy społeczne, które dziś są jej jeszcze wrogie 
albo obce.

Wierzę, że gdy dziecinne baśnie i fantastyczne widma 
ustąpią miejsca prawdom i naukom wiedzy, nienawiści 
umilkną, odrębności znikną, niedołęstwa zamienią się 
w dzielność, a pogardy i złorzeczenia we wzajemny sza- 
cimek dla spraw i godności człowieka.

Wierzę mocno, że tak się stanie, A jeśli ta wiara moja 
próżnym, jest marzeniem, niech lunrę naprzód, nim ją po­
stradam,

Wilno 1882.

140



ALEKSANDER ŚWIĘTOCHOWSKI*)

RÓWNOUPRAWNIENIE WYZNAŃ I PŁCI 

(,,Nowe drogi", rozdz. III)

Chociaż kwestie, któreśmy tu do wspólnego traktowania 
razem zestawili, dotyczą różnych stron ludzkiego życia, nie 
są one przecież do tyła sobie obce, ażeby przy sądzeniu 
podstaw edukacji człowieka łącznie rozebranymi być nie 
mogły. Zresztą, jeżeli nie istnieje między nimi żadne po­
krewieństwo, to zarazem takie sąsiadowanie w jednym 
artykule nie obowiązuje przynależnych im dowodów do 
żadnej zawisłości.

Pomówimy zatem naprzód o równouprawnieniu wyznań. 
Zanim dalsze wnioski ściągną na nas anatemę*) krańco­
wych konserwatystów, pierwsze tytułowe założenie na­
szych dowodzeń naraża nas z pewnością u takichże po­
stępowców. Jeżeli bowiem chcemy wykazać konieczność 
równouprawnienia w wychowaniu wszelkich wyznań, tym 
samym sprzeciwiamy się najradykalniejszej teorii, która 
domaga się, ażeby z niego wyłączone były religijne pier­
wiastki. Twierdzenie swoje jwpiera tymi argumentami, że 
człowiek powinien się uczyć w dzieciństwie tylko tych 
niezawodnych prawd, które są wspólnym wszystkich ludzi 
wyznaniem, jego dojrzałości należy pozostawić wybór re­
ligijnego sztandaru. Te i tym podobne żądania, chociaż 
sformułowały się pod natchnieniem najsłuszniejszych zasad, 
chociaż niejednokrotnie wyrażają najwznioślejsze godła, 
grzeszą zwykle błędem wszystkich wielkich reform, miano­
wicie bezwzględnością. Rozwinąć w duszy tylko pojęcia 
matematycznej pewności, nie nawracać go (!) wtedy, gdy 
wszystko z sobą zrobić pozwala, ale ukształcić, uzdolnić 
i swobodnym popędom własnych myśli powierzyć — jest 
to bez wątpienia plan pedagogiczny tak wspaniały i racjo-

141



nalny, że nas nie dziwią najcudowniejsze rezultaty, jakie 
nieraz w swym wyjątkowym urzeczywistnieniu wydaje. 
Czy on jednakże może służyć za ogólny progrąm wycho- 
w’ania? Czy można być pewnym, że prosty chłopek lub 
rzemieślnik, wychowany tak jak Mili*) bez religii, również 
jak on będzie niepokalanie uczciwym? Nigdy! Nawet wąt­
pliwością w tym względzie okłamywać się nie powinniśmy. 
Dlaczego? Rachunek bardzo prosty. Gdyby w edukacji 
owego prostaka zadanie religii podjęły i spełniły inne 
wpływy, nadto gdyby wpływy te były tak silne, złożone 
i szlachetne, jak w edukacji wspomnianego wielkiego 
myśliciela, rozumie się, dodatni wynik byłby niezawodnym, 
Ale zamiana taka w tym w'ypadku uskutecznić by się nie 
dała, zatem i religia przy roli swojej pozostać musi. Na­
stręcza się więc tylko pytanie, jakie ona mieści w sobie 
wpływy, które jakkolwiek z innych czynników wydobyte 
być mogą, powszechnie jednakże w niej swe źródło mają? 
Odpowiedź jedna: wpływy moralne. Tak jest, religia ma 
dla społeczeństw wielką utylitarną*) wartość, wartość 
etyczną. Nawet wtedy, gdy nam postępowe reformy naj­
bardziej umysł czarują, nie możemy, a raczej nie powin­
niśmy zapominać, że przez nas burzone systematy nie prze­
stają ludzkości oddawać wielkich usług. Dziś religia, to dla 
nas zarazem etyczny kodeks. Ona jedynie uczy tłumy za­
sad moralności, ona układa ich surowe i żadnymi szla­
chetniejszymi popędami nie umiarkowane życie w ramy 
moralnie prawidłowego rozwoju. Gdybyśmy więc powie­
dzieli, że ona jest w ogóle bezpotrzebnym i szkodliwym 
w ukształceniu elementem, że wychowanie człowieka 
winno być w zupełności bezwyznaniowym, popełnilibyśmy 
błąd i fałsz pedagogiczny. Pozbawiwszy nteuprawiony 
umysł prawd religijnych, pozbawilibyśmy go razem po­
pędów moralnych, gdyż w nim ostatnie tylko z pierwszych 
się rodzą. Oto są pobudki i zasady, które skłaniają nas do 
odrzucenia teorii bezreligijności jako absolutnego i całość 
dzisiejszych stosunków obejmującego prawa.

142



Mogłoby się tu jeszcze wsunąć nawiasowe pytanie, czy 
każda religia posiada tę moralną dla społeczeństwa uży­
teczność? Jakkolwiek głębokie istnieją nuędzy nimi prze­
paście i wydatne różnice, bez wahania powiedzieć można, 
że w zasadzie każda, a przynajmniej zrodzona i dojrzała 
na gruncie cywilizowanego życia. Jest to właśnie węzeł, 
który wszystkie łączy wspólnym pokrewieństwem. Cho­
ciaż natura historycznych i miejscowych warunków, w ja ­
kich się sformułowały pierwsze zawiązki, a następnie roz­
winęły wykończone systematy religijnych pojęć, złożyła 
je z najrozmaitszych żywiołów i skombinowała w najroz­
maitsze teorie, chociaż w nich etyczne reguły zajmują 
często wprost negujące się pozycje, to jednak niezmien­
nym pozostaje powszechny fakt ścisłej solidarności każdej 
religii z moralnością tego czasu i narodu, do których obie 
należą.

Zrobiwszy to zastrzeżenie, a raczej komentarz wyjaśnia­
jący nasze stanowisko wobec zyskującej coraz szerszy 
kredyt antyreligijnej w wychowaniu teorii, powracamy do 
głównego naszego przedmiotu, a mianowicie do równo­
uprawnienia wyznań. Przede wszystkim musimy odsłonić 
znaczenie, jakie tym wyrazom nadajemy. Mówiąc bowiem 
nie o jakiejś specjalnej formie edukacji, w której one re­
prezentują określoną i znan.ą zasadę, ale o edukacji w ogóle, 
moglibyśmy bardzo łatwo gołosłownością narazić myśl 
naszą. Jakiż bowiem na pozór związek mieć może kwestia 
równouprawnienia wyznań z wychowaniem rodzinnym? 
Dzieci jednych rodziców nie są przecież, a przynajmniej 
nie są zwykle różnowiercami — mielibyśmy doradzać, 
ażeby nimi były? Nie o to idzie. Przez równouprawnienie 
wyznań w wychowaniu pojmujemy: w rodzinnym zasadę 
szanowania każdej religii, a w publicznym, zasadę jedna­
kowego dla wszystkich obywatelstwa. Innymi słov/y, postu­
lat ten wypełnionym będzie wtedy, gdy rodzice uchronią 
się od fanatyzmu, a państwo od nietolerancji. Zastanówmy

143



się osobno nad obydwiema stronami kwestii. Naprzód, kiedy 
rodzice uchronią się od fanatyzmu i dlaczego odeń uchronić 
się mają? Pierwsza połowa tego pytania rozwiązuje się 
łatwo. Jeżeli wychowując dziecko w ten sposób na nie 
działamy, że ono czcząc swoją religię wszystkie inne obok 
niej jako niższe, ale również szacunku godne uważa, je­
żeli wskutek naszych usiłowań nie stanic się ono w tej 
sferze Grekiem przekonanym, że poza krawędziami jego 
wyznania żyją tylko barbarzyńcy, że jednostki odmawia­
jące inny pacierz lub wierzące w inne dogmata są stwo­
rzeniami pośledniejszego gatunku — to wtedy widocznie 
nasze edukacyjne środki i sposoby nie zarażone były fana­
tyzmem, Podstawy zatem służącej tym rezultatom metod.y 
są bardzo jasne. Pozostaje więc tylko drugie zagadnienie, 
czy podobna metoda jest racjonalną, dobrą i konieczną? 
W liczbie celów wychowania mieści się jako jeden z naj­
ważniejszych obowiązek wyrobienia w dziecku tych prze­
konań, które mu najbezpieczniej, najszczęśliwiej i naj- 
umiejętniej pozwolą jako człowiekowi istnieć i działać 
w przyszłych warunkach życia. Czyż więc te warunki wy­
magają po nim religijnej tolerancji? Nie inaczej. Żadna 
cywilizowana społeczność nie jest jednolitą, w skład jej 
wchodzą w większym lub mniejszym stopniu żywioły róż­
niące się nie tylko inteligencją i stanowiskiem, ale także 
i religijnym wyznaniem. Każdy z nich, o ile to ostatniego 
względu się tyczy, jest przez miejscowe prawa równomier­
nie z innymi uprzywilejowany. Ażeby więc człowiek mógł 
się utrzymać i działać w otoczeniu tych sprzecznych z sobą 
i z nim elementów, musi dojść do pewnego z nimi porozu­
mienia, do pewnej zgody, to jest musi ich z przekonania 
obok siebie równouprawnić. Nie ma wątpliwości, że samo­
dzielne życie jest także bardzo wpływową szkołą i że 
często bez śladu zaciera błędy i naprawia niedostatki wy­
chowania, ale i to także jest niezawodnym, że ono wobec 
silnie sformowanych organizatorów traci nieraz swą siłę,

144



źe pierwotny układ natury człowieka opiera się niekiedy 
najpotężniejszym naciskom doświadczenia, że wreszcie 
nawet własnowolny przymus nie może nigdy doprowadzić 
do tej z warunkami harmonii, do jakiej zawsze doprowa­
dzają szczere przekonania. Jeżeli przypomnimy sobie owe 
dziwnymi pobudkami wywołane, a kosztownymi moralnie 
skutkami kończące się katastrofy, owe gwałtowne starcia 
wrogich żywiołów, które istniejąc obok siebie wcale się nie 
poznały i żadnym związkiem nie skojarzyły, owe niczym 
nierozplątane powikłania stosunków religijnymi sprężyna­
mi do walki popchniętych, ową nienawiść i wzajemne 
krzywdzenie się partyj interesem tego lub owego hasła 
wiary sfanatyzowćuiych, jeżeli mówię, to sobie przypom­
nimy, zrozumiałą wyda nam się zasada tolerancji do ro­
dzinnego wychowania wprowadzona. Obok tych stają inne 
równie ważne względy. Fanatyk jest kaleką umysłowym. 
Skrępowany w swym duchowym rozwoju pętami systematu, 
który jego myśli nie pozwala zrobić żadnego swobodnego 
ruchu, kręci się w zaklętym i ściśle ograniczonym kole po­
jęć, nie może wznieść się ani nad poziom swego ciasnego 
światka, ani obszarów wolnym okiem zmierzyć.

Wyznanie, któremu się bez zastrzeżeń sprzedał, odliczyło 
mu i odważyło pewną gromadkę prawd, które mają mu na 
wyżywienie duszy przez cały czas jej istnienia wystarczyć. 
Nawet dorobek tu jest niemożliwy i wzbroniony. Wolno 
tylko otrzymany zapas pewników drobić, w najrozmaitszy 
sposób przyrządzać i kombinować, ale pomnażać lub prze­
rabiać — nigdy! Fanatyczny religijnego systemu wyznawca 
nie powinien uwierzyć w przyciąganie ziemi lub siłę pary, 
jeżeli go ów systemat do tego nie upoważni. Na jaką war­
tość dla siebie i ogółu umysł podobny zdobyć się może?

Jakkolwiek już równouprawnienie wyznań w edukacji 
domowej przypisuje rodzicom, ażeby, o ile im stosimki 
pozwalają, wcześnie oswajali dzieci z wszelkimi gatunkami

10 Publicystyka pozytywizmu 145



reÜgijnycli odmian, wszakże zadanie takie należy przeważ­
nie do obowiązków publicznych, W szkole bowiem, gdzie 
odmiany tego rodzaju gromadzą się liczniej i stykają bliżej, 
zaprowadzenie między nimi harmonii jest kwestią pierw­
szorzędnego znaczenia. Ażeby ją rozwiązać, a rozwiązać 
racjonalnie i sprawiedliwie, musi państwo równouprawniać 
wszystkie religijne żywioły wobec oświaty, a wykonawcy 
jego woli równouprawnienie to ćlż do najdalszych jego 
krańców rozwinąć. Innymi słowy, edukacyjny systemat nie 
powinien mieścić w sobie żadnych przywilejów i wyróż­
nień, nauczyciele powinni wszelkie religijne dysharmonie 
praktycznie godzić. Słuszność przyznać każe, iż rządy całej 
niemal Europy zasadę tę przyjęły, jeżeli więc o co obecnie 
dbać trzeba, to głównie, ażeby ona umiejętnie i całkowicie 
stosowana była. Szkoły wyznaniowe wobec nauki straciły 
już nieodwołalnie wszelką rację bytu, z organizacji pu­
blicznego wychowania usuwane są meustannie. Za śladem 
nauki i ludy doszły do tego wniosku, że jeżeli różne reli­
gijne społeczeństwa składniki muszą w nim z sobą sąsia­
dować, winny się poroziunieć, i że porozmnieć się mogą 
w życiu tylko wtedy, gdy się poznają i połączą w szkole,,. 
Taż sama zasada, która nam każe głosić i wierzyć, że 
wspólne w młodości obcowanie ludzi rozmaitego pocho­
dzenia sprowadza upadek kast i stwarza obywatelską rów­
ność, taż sama, mówię, zasada wskazuje, że wspólne w mło­
dości obcowanie ludzi odmiennych wyznań przyczynia się 
do religijnego, a zatem i społecznego pojednania. Szkoła 
nie powinna wychowyw^ać nienawiści, lecz braterstwo, nie 
powinna puszczać w świat apostołów fanatyzmu, lecz to­
lerancji.

Sądzimy, że siuna wymienionych i z lekka potrąconych 
przez nas względów rozstrzyga w przekonaniu czytelnika 
kwestię równouprawnienia wyznań w wychowaniu twier­
dząco.

146



Przechodzimy do drugiej. Łączy się ona z pierwszą nie 
tylko podobieństwem teoretycznego w naszym wywodzie 
rozkładu, ale nadto podobieństwem życiowych zagadnień: 
obie w sobie mieści lub porusza. Postarajmy się więc i dla 
niej naprzód o ścisłą definicję. Przez równouprawnienie 
płci w wychowaniu rozmniemy, w domowym równomierną 
i równoległą edukację wszystkich dzieci, w publicznej zaś 
równomierną i równoległą edukację młodzieży obu płci. 
Przed bliższym określeniem naszych zasad względem każ­
dej z tych form wychowania winniśmy uprzednio dodać, 
że zamykając kwestię w obręb kategorycznego postulatu nie 
mamy zamiaru wydawać prawodawczych w teorii posta­
nowień, ale tylko rachujemy na znajomość czytelnika 
z przedmiotem, którego zasadnicze punkty stały się dość 
popularne, a główne wywody i wnioski zdecydowane i wia­
dome, Przyznajemy to, że żądając dla obu płci jedna­
kowego wychowania, a zatem i ukształcenia, dotykamy 
spraA^ rozległej, do dziś sądzonej, poplątanej chaosem 
najrozmaitszych świadectw i mniemań, nie wahamy się 
mimo to, usunąwszy na bok jej akta, oświadczyć się za wy­
rokiem najpotężniejszych umysłów, za wyrokiem ogłasza- 
szającym zupełnie równouprawnienie kobiety i mężczyzny 
wobec wychowania. Ta zasada jest naszym punktem wyj­
ścia — mijamy drogę, która do niej prowadzi, a wskażemy 
tylko tę, którą ona rozpoczyna, A więc zgodziwszy się na 
to, że obie płcie mają jednakie prawo do naukowej i życio­
wej wiedzy, zastanówmy się nad pytaniem, czy one powinny 
być wspólnie wychowywane? Być bowiem bardzo może, iż 
młodzież żeńską tak samo kształcić trzeba jak męską, ale 
czy również potrzeba kształcić je łącznie? Czy jednostki 
i narody nie utracą w takim skojarzeniu płci wszystkich 
tych korzyści, jakie by przy ich rozdziale odnieść mogły? 
Pytania te służą wprawdzie jeszcze za temat długich i róż­
nymi wnioskami kończących się rozpraw, nie kryją one 
wszakże już takich wątpliwości, które by przeciwko sta-

147



nowczej odpowiedzi protestowały. To, co jeszcze pozostało 
w nich niepewnego, dotyczy zaledwie pobocznych stron za­
gadnienia, W jakąż więc formułę ułożyć się daje i powinno 
jego rozwiązanie? Jedynym, a przynajmniej głównym 
punktem sporu w tym przedmiocie są względy etyczne. 
Jeżeli powstajemy przeciwko wspólnemu wychowaniu mło­
dzieży, to przede wszystkim dlatego, iż obawiamy się o in- 
teresa moralne. Czyż więc rzeczywiście są one wtedy bar­
dziej zagrożone? Nigdy, przenigdy. Nałóg, uprzedzenie, 
ślepota, nieświadomość lub coś z tego rodzaju może tylko 
natchnąć pK>dobną opinię. Wyżej powiedzieliśmy, że ażeby 
różne religijne lub społeczne żywioły mogły się pogodzić, 
powinny się wcześnie z sobą oswoić i wzajemnie na siebie 
oddziałać. Taż sama reguła, w tymże samym znaczeniu 
da się tu użyć. Jeżeli stosunek między płciami ma być mo­
ralnie prawidłowym, musi być wcześnie przygotowany, 
jeżeli mężczyzna nie ma być drapieżnym zwierzęciem, 
a kobieta niedołężną ofiarą, muszą oboje rozwijać się 
obok siebie i z sobą. Europejczyków zwiedzających Ame- 
r̂ -̂ kę niezmiernie zadziwia fakt szczególnej obojętności 
męskiej połowy zaludnienia względem żeńskiej, U nas 
dzieje się wprost coś przeciwnego. Mężczyźni wszelkich 
odmian połowę swych myśli marnują na niskie, człowieka 
niegodne zachwyty lub refleksje nad płcią piękną. Zdaje 
się, ich zajęcia są tylko dodatkow^ymi i pobocznymi zawo­
dami przy jednym głównym, wszystkich obejmującym, 
mianowicie przy zawodzie adoracji niewieścich wdzięków. 
Tam — w owym świecie — rzeczy te ogółu gwałtownie nie 
interesują. Mężczyzna przestając z kobietą od dzieciństwa 
oswaja się z nią, nie łechcze swej wyobraźni tajemnicami 
przeczuwanych i powiększanych rozkoszy, ona zaś prze­
stając z nim wychładza w sobie pomału trawiące popędy 
i nabiera odpowiedniego hartu, U nas objawy są przeciwne, 
bo też są rezultatami przeciwnych psychologicznych pro­
cesów, Młodzież męska, usunięta w wychowaniu od nie-

148



wieściej Jakoby dla jej bezpieczeństwa, czeka tylko spo­
sobnej chwili zbliżenia się i powetowania sobie z całym 
składanym procentem wszystkich straconych zadowoleń. 
Dodajmy, że uczucia tych zadowoleń, o ile w swych za­
wiązkach są spokojne i niewinne, o tyle w późniejszym, 
zaledwie przemocą stłumionym natężeniu, stają się źród­
łem gwałtownych i skażonych namiętności- Podobnie rzecz 
się ma z rozwojem kobiecej młodzieży. Trzymana w klau­
zurze*) domowej lub szkolnej edukacji karmi imaginację 
obrazami przyjemności wyśnionych, domyślnych, z dale­
kiego odgłosu wrzawy zachwyconych i fałszywie pojętych- 
Tak zwana dojrzała panna wstępując w życie nie zna go, 
nie zna głównego swego przeciwnika-mężczyzny, z którym 
musi stoczyć pojedynkową walkę, nie zna wreszcie ani spo­
sobów oporu, ani rodzaju broni, ani korzyści zwycięstwa, 
ani klęsk przegranej. Słowem, idzie tam, gdzie ją  niewia- 
domość i potrzeba wrażeń prowadzą, gotowa w najwięk­
szym upadku dojrzeć bohaterstwo i odczuć rozkosz. Wo­
bec tej niestety dość licznej kategorii zjawisk czy można 
się obawiać szkód moralnych równouprawnieniem płci 
w wychowaniu sprowadzonych i czy można się wahać 
w przyznaniu takiej reformie chwały zwrotu dobroczyn­
nego? Jak  słyszymy, zyskała ona w ucywilizowanym świę­
cie sankcję*) najpomyślniejszych rezultatów praktycznych. 
Zresztą, jeżeli odbywana u nas próba może coś w tym 
względzie zaważyć, a zaważyć powinna, to przypomnijmy 
sobie, że w naszych szkołach elementarnych od dawna już 
stosowane równouprawnienie płci wykazuje tylko dodatnie 
skutki. Pozostaje więc jedynie pragnąć, ażeby rodzice 
uprzedzając państwową reformę w swoim obrębie i swoimi 
środkami działali w jej duchu.

Przegląd Tygodniowy 1874, nr 8.



ALEKSANDER ŚWIĘTOCHOWSKI*)

0  WYZSZYM UKSZTALCENIU KOBIET

(Odczyt z dnia 13 grudnia 1873 r.)

(Wnioski końcowe, które nie były wygłaszone w odczycie, 
a wydrukowane zostały w numerze 9 jako zakończenie).

Wyższe ukształcenie kobiet nie miało u nas w przeszłości 
wielu, a nawet nie miało silniejszych wyrazów. Wprawdzie 
już od początku wieku XVI zaczyna się nieprzerwany i co­
raz liczniejszy zastęp autorek, wprawdzie np. Piotrowczy- 
kowa biegle pisze po łacinie; Radziwiłłowa gruntownie zna 
historię, prawo krajowe, kanoniczne*), a nawet teologię; 
Wielopolska i Jabłonowska wydają znakomite na swój 
czas ustawy gminne; Czartoryska wykłada samodzielnie 
teorię ogrodnictwa, a tłiun niewiast umiejętnie kieruje spo­
łecznymi i politycznymi sprawami; wszakże mimo te 
objawy historia wyższej wiedzy kobiecej u nas jest ilo­
ściowo i jakościowo daleko uboższą aniżeli historia tej 
wiedzy w innych krajach, którym nasz dorównywał w cy­
wilizacyjnym rozwoju innych żywiołów. Wsparty na pod­
stawach rodzinnej surowości, a przechowany do najpóźniej­
szych czasów patriarchalizm*), poddaństwo prawne i oby­
czajowe, ograniczenie pola pracy, mała skala edukacji śred­
niej, brak zakładów wyższej, wszystko to łącznie tępiło 
w żeńskiej młodzieży bujniejsze pragnienia, a co najmniej 

dozwoliło im rozrosnąć się i dojrzeć. Jak  powszechnym 
’ gaszenia kobiecej myśli i jak ona nie- 

mieniała, świadczą już wzmianki pisa- 
rych jeden (Glober) skarży się, iż ,,mę- 
wych przodków strzegą, aby białogłowy 
ły i ksiąg żadnych rozumnych nie czy- 

ak w obawie, ażeby kobiety obdarowane



z przyrodzenia ostrzejszym pojęciem nie przewyższały ich 
rozumem'), gdy tymczasem znowu drugi (Górnicki) dowo­
dząc swej tezy, iż ,,białogłowa wszystko to umieć może, 
co i mężczyzna" i że jest ,,sposobniejsza ku pojęciu nauk 
subtelnych", kreśli dokładnie surową fizjognomię przeciw­
nego tym pojęciom stronnictwa^). Jak  wykrywa monografia 
p. Chomentowskiego, nawet w łonie sejmujących w W ar­
szawie r, 1653 stanów podnoszono kwestię ograniczenia 
wpływu niewiast. Jeżeli obok wszystkiego przypomnimy 
sobie, że aż do XV III wieku zwykłe wychowanie było pra­
wie wyłącznie domowe, najczęściej zredukowane do czy­
tania, pisania, religii i rachunków, a w zamożniejszych do­
mach powiększane co najwyżej o znajomości jednego lub 
kilku nowszych języków, co nie mogło dać gruntowniejszej 
wiedzy ani nawet do niej pobudzić, jeżeli to sobie, powta­
rzam, przypomnimy, to wcale nam się nie wyda dziwnym, 
że gdy Sowiński®) przed 50 laty zebrał swą wprawdzie 
niekompletną, ale względnie dość obfitą galeryjkę uczo­
nych Polek, pokazało się, iż właściwie uczonych, oprócz 
może kilku, nie było, i że reszta z niewielkim wyjątkiem 
składała się z samych tłmnaczek,,.

Ale... zamknijmy tymi kilkoma spostrzeżeniami rachunek 
z przeszłością, której długi względem naszej oświaty ko­
biecej czy to przez niemożność, czy przez nieoględność nie 
spłacone — są dla nas w obecnej chwili przedmiotem kwa­
lifikującym się tylko do nawiasu. Główny bowiem akcent 
naszej uwagi spocząć musi na teraźniejszości, w łonie któ­
rej pod lekką powłoką starej pleśni, pokrywającej jeszcze 
zwykłe opinie w kwestii niewieściej nauki, dojrzały i prze-

*) Cyt. u Wł. Chomentowskiego „Stanowisko praktyczne dawnych 
niewiast polskich“, Warszawa 1872 r. (przyp. aut.).

Łuk. Górnickiego „Dworzanin Polski“, wyd. K. J. Turowskiego 
w Krakowie 1858 ks. II (przyp. aut.).

*) Sowiński Jan „O uczonych Polkach“ Warszawa i Krzemieniec 
1821. Dziś bardzo rzadkie, zaledwie udało mi się wynaleźć je 
u Friedleina, Księgarza w Krakowie (przyp. aut.).

151



mówiły potrzeby na elementach nowszego życia wyrosłe. 
Jakimłż więc te potrzeby przemówiły do nas wymagania­
mi? Albo inaczej mówiąc: czego żąda od nas dla swego 
rozwoju sprawa wyższego ukształcenia kobiet? Żąda:
1) gruntownej średniej edukacji jćtko przygotowania,
2) wyższych żeńskich instytucji jako opieki, 3) protekcji 
ogółu jako poparcia. Jakie naukowe drogi głównie zaleca 
żeńskiej młodzieży? Przede wszystkim  te, które prowadzą 
na pola pracy dozwolone, a mianowicie gałęzie umiejęt­
ności dotyczące trzech przeważnych u nas kierunków dzia­
łalności kobiecej: pedagogiki, gospodarstwa, przemysłu.

Stanęły tu wńęc przed nami literalnie też same odpo­
wiedzi, któreśmy już poprzednio wyrazili rozstrzygając po­
wyższe pytania w ramach ogólnego życia ucywilizowanej 
ludzkości. Pozorne to wykrycie ogólnych wniosków kwestii 
w specjalnych prawidłach naszej logiki społecznej wkłada 
na moją pogadankę obowiązek przypasowania teoretycz­
nych zasad do praktycznych warunków naszego życia. To 
jest, że np, wskazawszy potrzebę wyższego zakładu dla 
kobiet winienem jednocześnie zaraz objaśnić, według ja ­
kiego planu i jakimi środkami stworzyć go trzeba. Tego ro­
dzaju wszakże zadanie z jej ram wyłączam. Jako potoczny 
temat jednogodzinnego przemówienia byłoby ono za ob­
szerne, a jako propozycja lub rada z tego miejsca wygło­
szona — bezpotrzebne i daremne. Od kogo ma wyjść ini­
cjatywa, kto winien starać się o jej zatwierdzenie u rządu, 
skąd i jak należy zgromadzić odpowiednie zasoby, czy 
wziąć od Kursów Żeńskich w Moskwie, czy od Wassarow- 
skiego Kollegium, czy złożyć sprawę w ręce klasy możnej, 
czy oprzeć się na drobnych ofiarach średniej — te i tym 
podobne pytania dałyby właściwry materiał rozprawom po­
siedzeń jakiegoś stowarzyszenia lub artykułom dziennika, 
a nie teoretycznym wrywodom. Ukazałem szanownym słu­
chaczom w przelotnym spojrzeniu, czy i jak opiekować się

152



należy wyższym ukształceniem kobiet, czy i jak cywilizo­
wane ludy nią się opiekują: ponieważ zaś widzieliśmy, iż 
w całej niemal Europie dopiero pracę na tej niwie rozpo­
częto, zatem wszystkie uwagi, jakie nam się przy ogólnym 
tej kwestii sądzeniu nastręczyły, mogą służyć jako wska­
zówki uprawy owego ukształcenia u nas. Godząc tedy cha­
rakter i plan mo>jej pogadanki z istotą i logiką potrzeb mo­
jego społeczeństwa, wypada mi tyle tylko i tak powiedzieć.

Prawa wszechludzkiej cywilizacji, prawa naszego histo­
rycznego rozwoju i obecnego położenia wymagają po nas, 
ażeby rodzice wobec swych celów i obowiązków odnoszą­
cych się do wyższego ukształcenia dzieci równouprawnili 
z synami córki, ażeby przed wprowadzeniem tych córek do 
przybytków szerszej nauki i na pole szerszego życia, przy­
gotowali należycie do pierwszej ich umysł, do drugiego ich 
charakter, ażeby zwracali je głównie ku kierunkowi wiedzy 
najbardziej odpowiadającemu naturze niewieściego prze­
znaczenia, społecznego układu i nastroju w danej chwili; 
ażeby znowu inteligentny ogół ze swej strony zajął się stwo­
rzeniem odpowiednich u siebie instytucji, W tym krótko 
sformułowanym wymaganiu mieści się cały systemat postę­
powania i pracy dla interesów wyższej edulcacji kobiet. 
Drobiazgowe, praktycznymi wskazówkami przetykane roz­
prowadzenie tego systematu, byłoby zbytecznym wyręcza­
niem rozważniej szych umysłów, które sobie z niego łatwo 
szczegółowe wnioski wysnują. Rozumny ogół nie żąda ta­
kiego trudu, on zawsze dobroczynne natchnienia pojmie 
właściwie i całkowicie. Odnośnie więc do wyższego nie­
wieściego ukształcenia, dla poparcia przed nim jego sprawy, 
dosyć mu przedstawić główny jej przebieg, punkty sporu, 
oskarżenia i obrony, dosyć wreszcie przeniósłszy proces na 
grunt swojski, powołać się na takie ogólne argumenty: Ży­
jemy w kraju i czasie, w których nam nic podobna bez 
obrazy praw powszechnej cywilizacji i własnej naszej umy-

153



słowej godności, smakować w szyderstwach z żeńskie) na­
uki, chociażby najprzedniejszym ekstraktem satyrycznego 
dowcipu przyprawionych. Jest rzeczą dowiedzioną teore­
tycznie i praktycznie, że wielkość kobiety leży w prostym 
stosunku od wielkości jej myśli, że wyższa wiedza podnosi 
i reguluje zarówno jej działalność, jak stanowisko, i że je ­
dynie uzdolnią ją do umiejętnego wyzyskiwania sfer pracy 
już zdobytych i trafnego wyboru jeszcze nie zajętych. 
Czyli, że podstawiwszy w tę ogólną regułę specjalne wy­
razy naszego życia, powiedzieć wypada: Przez wyższe
ukształcenie kobiety zyskujemy to, iż 1) jako żona nie 
jest, mówiąc językiem Pelletana*) ,,drewnem do rozpale­
nia domowego ogniska", lecz równą umysłowo współpra­
cowniczką i współ towarzyszką swego męża; 2) iż jako 
matka nie jest fizyczną jedynie żywicielką swych dzieci, 
lecz zarazem światłą ich dusz piastunką i mistrzynią, nie 
tą opiekuńczą ręką, która młode organizmy od spożycia 
każdej świeższej prawdy strzeże, lecz tą, która im owe 
prawdy na odpowiedni pokarm przerabia; 3) iż jako jed­
nostka społeczna nie jest pasożytem lub ofiarą swej nie­
mocy, lecz dzielnym i użytecznym człowiekiem, który ma 
trwałą pmdstawę i rację samoistnego bytu, który umie wy­
brać sobie właśnie pole do pracy, uprawić je doskonale 
i utrzymać się na nim bezpiecznie; 4) iż jako cząstka spo­
łecznego ciała jest jego koniecznym organem i przyczynia 
się do powiększenia skali jego życia, dobrobytu i oświaty. 
Czy idea wiedzy niewieściej potrzebuje silniejszych bla­
sków, ażeby olśnić i zjednać dla siebie nieufną wiarę na­
szą? A gdyby można było wszystkie te jej blaski ukazać! 
Szczęściem dojrzy je każdy z szanownych słuchaczy, je ­
żeli tylko umie wznieść się aż do tych wyżyn myśli, na 
których z pół odsłoniętym obliczem spoczywają wielkie za­
gadki naszych ludzkich i społecznych przeznaczeń.

Przegląd Tygodniowy 1874, nr 1—9.

154



ELIZA ORZESZKOWA*)

KILKA SŁÓW O KOBIETACH 

Rozdział I

O celach i drogach kobiet 

(wyjątek)

Z jakiegokolwiek stanowiska zapatrujemy się na czło­
wieka — czy z ewangelicznego, które się opiera na ogól­
nej miłości, czy z ekonomicznego, które się opiera na ogól­
nej korzyści, czy z egoistycznego, mającego na względzie 
interes jednostki — zawsze widzimy nieuniknioną dla czło­
wieka potrzebę raz obranego i wytkniętego celu istnienia, 
jeżeli to istnienie ma być rozumne i przynoszące pożytek 
tak jemu, jak społeczności, do której on należy. Jakim 
jest cel ten, zależy to już od wyłączonych usposobień i po­
łożenia jednostki; ale jakikolwiek on jest, stanowi w życiu 
człowieka główny punkt, na który skupiają się wszystkie 
siły jego działalności, niby nici zbiegające się w środko­
wym węźle pasma- Z natury człowieka i ustroju społe­
czeństw wynika, że każdy dążący do pewnego stale za­
kreślonego celu na drodze swojej spotykać musi zapory, to 
płynące z własnej jego istoty, jak na przykład: nieumie­
jętność, namiętność, brak silnej woli itd,, to leżące w pra­
wdach rządzących społecznością, w przesądach moralnych 
lub materialnych niedostatkach, we wszystkim zresztą, co 
będąc z natury swej złym czy dobrym, odnośnie do jed­
nostki jest utrudzającym jej dojście do zamierzonego celu 
żywiołem. Zwyciężanie, obalanie tych rozlicznych zapór 
jest trudem; aby trud ten ponieść skutecznie, trzeba po­
siadać siłę do przeniesienia go i umiejętność skierowania 
wysileń swoich tak, aby wdanym razie najkorzystniejszymi 
były, Ani z siłą taką, ani z unuejętnością nikt na świat 
nie przychodzi-

155



Uczeniem się, pracą, mozolnym zaprawianiem się czło­
wiek zdobywa jedno i drugie; długo pracować on musi na 
to tylko, aby jak najlepiej pracować irniiał, a ta udosko­
nalona z pomocą długich trudów umiejętność pracowania 
służy mu do osiągnięcia wytkniętego celu.

Ktokolwiek więc ma wytknięty przed sobą cel życia, 
musi wiedzieć, jakie w dojściu do niego spotka zapory, 
jakie trudy przyjdzie mu ponieść dla zwyciężenia tych za­
pór, musi uczyć się znoszenia tych trudów, a następnie, 
w logicznym porządku rzeczy, jak najimiiejętniej i najko­
rzystniej dla swego celu je ponosić.

Surowe to jest zapewne i na pierwszy rzut oka niepo- 
w’abne pojmowanie życia, konieczne jednak, bo wskazywane 
nam przez wszelkie poglądy teoretyczne i doświadczenia 
praktyczne.

Ewangelia mówi: ,,drzewo bezowocne rzucone będzie 
w ogień na zniszczenie," Owocem życia człowieczego jest 
czyn, pojęcie zaś czynu nasuwa myśl celu, dla którego czyn 
jest spełniany, i trudu przywieszanego koniecznie do aktu 
spełniania.

Ekonomia polityczna ukazuje nam człowieka spotykają­
cego w istnieniu swym trzy konieczne żywioły: potrzebą, 
wysiłek, zadowolenie.

Wysilenie —  więc trud, zadowolenie — więc cel, po­
trzebę — więc wrodzoną konieczność trudu i celu. Historia 
przedstawia nam wspaniały widok ogromnych zbiorowych 
jednostek zwanych narodami, dążących do rozlicznych ce­
lów przez najróżniejsze, a często krwawe zapasy i trudy.

Dla jednego z narodów tych, wskutek czasu i miejsca, 
w jakich żyły, i natury składających je jednostek wytknię­
tym celem był przemysł (Fenicja, nowożytna Holandia); 
da innych podboje (starożytny Rzym); dla innych jeszcze 
sztuki piękne (starożytna Grecja); to znowu doskonałość 
politycznych i społecznych instytucyj (Stany Zjednoczone, 
Szwajcaria),

156



Dobre lub złe, stosownie do pojęć różnych czasów i umy­
słów, zawsze jednak cele te były punktami ciążenia, ku 
którym zbiegały się mozolne, często męczeńskie, wysilenia 
narodów. A im który jaśniej cel swój widział przed sobą, 
im wytrwałej, wierniej i umiejętniej do niego dążył, tym 
był potężniejszy; wszelkie zaś zboczenia i zachwianie się, 
czy to wynikłe z rozprzężenia zaszłego w jego własnym 
organizmie, czy zrządzone przez parcie zewnętrznych oko­
liczności, stawały mu się powodem nieuniknionego chylenia 
się ku upadkowi albo zupełnego upadku. Przejście wielu 
lat albo też pochłaniający jednostkę widok ogólny całego 
narodu wyjątkowo tylko daje nam rozróżniać pojedyncze 
dążenia i działalności. Wszakże najprostsze pojmowanie 
rzeczy wskazuje, że w narodach jednostki, które je skła­
dają, dążą przez trud do celu.

Wszędzie więc i zawsze, gdziekolwiek rzucimy okiem, 
czy to w dziedzinę nauczających ludzkość, z samej-że 
natury tej ludzkości wysnutych, teoryj, czy na zastosowa­
nie tej teorii w długim przebiegu dziejów różnych społe­
czeństw, widzimy niezbędny, nieunikniony dla istnienia 
człowieka cel i konieczny też dla dojścia do celu trud,

A im lepiej jednostki chcą i umieją dążyć do swoich ce­
lów, tym prędzej, tym skuteczniej ludzkość cała dąży przez 
postęp ku dobru.

Jeżeli zatem człowiek chce żyć logicznie i rozumnie, 
a pożytecznie dla siebie i ludzkości, której jest członkiem, 
powinien: 1) znaleźć i jasno wytknąć sobie cel; 2) poznać 
i zrozumieć leżące tak w nim samym, jak w zewnętrznym 
świecie zapory; 3) nauczyć się najwytrwałej ponosić trud 
i najimiiejętniej kierować wysileniami mającymi go dopro­
wadzić do osiągnięcia wytkniętego celu, Tćikim się zdaje 
być rozunme osnucie człowieczego istnienia, taka rządząca 
tym istnieniem teoria.

Przejdźmy na pole praktyki.
Ile jest na świecie gałęzi działalności ludzkiej w dziedzi­

nach fizycznej lub umysłowej pracy, tyle różnych celów

157



odkrywa się przed wchodzącym na drogę życia mężczyzną. 
Zaledwie umysł jego pojmować zaczyna, słyszy on o tym, 
że jest człowiekiem, że winien mieć swój cel istnienia, do 
którego chcąc dojść spotykać będzie zapory, że zapory te 
zwyciężać i obalać przyjdzie mu z trudem, że zatem na­
bywać winien mniejętności pracowania, to jest obalania za­
pór w dążeniu do celu.

Wchodzący na drogę życia mężczyzna bada swoje skłon­
ności, zdolności, warunki społeczeństwa, w jakim żyje, sto­
sownie do własnej natury i zewnętrznych okoliczności, co 
go otaczają, wybiera sobie cel istnienia; pracuje naprzód 
dlatego, aby w przyszłości najlepiej pracować umiał, na­
stępnie wchodzi w życie znając zapory, jakie leżą w nim 
i w koło niego; walczy z nimi; wiedząc, jak walczyć trzeba, 
aby zwyciężyć, i o ile nie staną mu na przeszkodzie nie 
mogące być z góry przewidzianymi i obrachowanymi za­
pory, dochodzi do wytkniętego przez się celu.

Takie właśnie i jedynie takie życie mężczyzny nazywa 
się życiem logicznym, prowadzącym do pewnych pożytecz­
nych wyników i jego jako jednostkę i społeczność, w któ­
rej żyje.

Zobaczmy, o ile takie pojęcie życia służy istnieniom ko­
biety.

Mało zapewne w wieku, w którym żyjemy, znajduje się 
ludzi, co by w teorii zaprzeczali temu, że kobieta równym 
mężczyźnie jest człowiekiem. Tyle wreszcie i tak długo pi­
sano i mówiono o tej elementarnej prawdzie, której jed­
nak ludziom tak trudno się nauczyć, że dziś, gdyby ktokol­
wiek i powątpiewał o niej, skryłby w sobie to powątpie­
wanie nie chcąc nareizić się na nazwę zacofanego czło­
wieka, Ogólnie więc, z przekonaniem lub z pozorem prze­
konania, powtarzają wszyscy, że kobieta równym jest męż­
czyźnie człowiekiem.

Pojęcie to jednak istnieje tylko w teorii, a w zastoso­
waniu kobieta zawsze zostaje istotą ludzką wprawdzie, ale

158



niepełnoletnią, naturą swoją więcej zbliżona do kwiata, 
lalki, anioła, niż do człowieka.

Bardzo rzadko i wyjątkowo na początku istnienia swego 
dowiaduje się o tym: że jest człowiekiem w całej pełni 
i doniosłości tego wyrazu, że zatem winna wytknąć sobie 
cel ludzki, do którego osiągnięcia iść ma przez trud, to 
jest przez pracę myśli i czynu.

Wprawdzie gdy mowa jest o celu istnienia kobiety, brzmi 
zwykła, odwieczna, jak codzienny pacierz powtarzająca się 
formuła: kobieta stworzona jest, aby być żoną, matką, go­
spodynią i brzmią też odwieczne wyrazy: poświęcenia się, 
zaparcia itd. Bywa jeszcze niekiedy mowa o celu estetycz­
nym, o tym, jak kobieta ma wyobrażać w ludzkości piękno, 
sferę idealną itp., co zawsze wychodzi na odzianie jej wię­
cej kwiatkową lub anielską, niż człowieczą naturą,

W każdej z tych formuł i w każdym z tych pięknie 
brzmiących wyrazów leży wielka prawda, ale zawsze w za­
stosowaniu brak im tej zasady: kobieta jest przede wszyst­
kim i nade wszystko człowiekiem, cele więc jej muszą być 
ludzkie i, jako takie, spotykać zapory nie dające się ina­
czej zwyciężyć, jak trudem; aby zaś ten trud skutecznie 
ponieść, kobieta powinna posiadać i używać takiej że siły 
moralnej i mniejętności, jakie w logicznym życiu posłu­
gują mężczyźnie.

W arszawa, 1888.

159









ALEKSANDER ŚWIĘTOCHOWSKI*)

'  PRACA U PODSTAW

I, Ogólne jej pojęcie.

Żaden może przesąd nie wrósł głębiej w grunt życia na­
rodów, żaden dłużef nie opierał się najgwałtowniejszym bu­
rzom socjalnym, jak przesąd kastowości. Dziewiętnaście 
wieków powtarza ludność hasło wielkiego mistrza z Naza­
retu, głoszącego wszechwieczną równość, a jednocześnie 
przez całe te dziewiętnaście wieków rozłamu je się uparcie 
na często wrogife, a zawsze obce sobie żywioły.

Chrystianizm z całą swą szlachetną tendencją, z całą 
mocą swego wpływu i potęgą władzy nad umysłami, byłby 
nie podołał sile pogańsko-barbarzyńskich obyczajów, gdyby 
go nie wsparła nowoczesna cywilizacja. Mechaniczne tylko 
nałogowe wymawianie przykazań nie zdołało zmusić nikogo 
do stosowania ich w czynie. Nieraz nawet praktyka strasz­
nie swym przeczeniem urągała martwej teorii, w której 
iskry życia pomału wygasły. Na wskroś chrześcijańskie 
i religijne wieki, jak np, średnie, były zarazem epoką naj­
liczniejszych i najbardziej skamieniałych rozgraniczeń ka­
stowych. Nigdy systemat sztucznego porządkowania warstw 
społecznych nie był więcej rozgałęziony, nigdy hierarchia 
stanów pilniej strzeżoną, nigdy drabina socjalna liczniej 
uszczeblowaną stopniami pochodzenia, jak w tym okresie 
najgorliwszego przywiązania do godeł równości wypisanych 
na sztandarze wiary. Ileż to szerokich schodów umieściła 
niewielka na pozór przestrzeń, dzieląca pana feodalnego od 
kmiecia! Żelazne kadry ukute w ciemnym wnętrzu poga-

163



nizmu rozlulowały się i roztopiły na chwilę w ogniu nowej 
nauki, ale wnet zimny powiew średniowiecznego barbarzyń­
stwa tak je zmroził i powiązał, że już późniejsze, znacznie 
wychłodzone ciepło religijne trwałości rusztowania naru­
szyć nic mogło. Dziś, gdy rzucimy okiem na tę dobę dzie­
jów, spostrzegamy w. niej dość dziwny i ciągle powtarza­
jący się widok różnego rodzaju suzerenów*), których stofiy 
wtłaczają bezlitośnie w ziemię stos wasalów, a usta jedno­
cześnie szepcą słodką modlitwę — równości. Widok ten 
naturalnie z postępem czasu się zmieniał i szlachetniał. 
Pomału niewolnicy zaczęli wysuwać się spod gniotących 
stóp swych panów, chłop, choć długo schylony i przywią­
zany do nóg swego dziedzica, wreszcie stanął obok niego 
z pewną swobodą ruchów. Odtąd pękały jedne po drugich 
ogniwa w tym łańcuchu poddańczej zawisłości, ludzie nie­
zależnie od swego stanu wstąpili wobec prawa i opinii na 
równy mniej więcej poziom. Akt ten badhny nawet wy­
łącznie na gruncie nowożytnej cywilizacji dokonał się nic 
wszędzie w tejże samej chwili i mierze. Gdy bowiem w jed­
nym miejscu spełnił się całkowicie, w innym pierwsze do­
piero przebył stadia, gdy np, w Szwajcarii granice stanowe 
zatarły się zupełnie, we Francji duch kast wygnany z pra­
wodawstwa pokutuje do dziś dnia w obyczajach. Bądź co 
bądź jednak, niezależnie od wszelkich lokalnych różnic 
w procesie naturalnego układania się żywiołów społecz­
nych, jest rzeczą niezawodną, że najwydatniejsze zwroty 
i najcenniejsze korzyści tego procesu noszą na sobie datę 
bardzo świeżą, bo zrodziły się dopiero na łonie obecnego 
wieku. Czemu tak późno? Dla ścisłości odpowiedzi prze­
nieśmy od razu kwestię na grunt nasz własny. A więc za­
pytajmy, czy, od jak dawna i ile feodalizm stracił ze swej 
średniowiecznej siły? Rozstrzygnięcie tego pytania we 
wszystkich kategoriach i odcieniach społecznych rozdziałów 
przeszłoby poza kres szczupłego artykułu i zabrałoby miej­
sce stosunkowi, który nas w tej chwili głównie obchodzi, 
a mianowicie stosimkowi rolnika-chłopa do rolnika-pana.

164



I dlatego też uwagi nasze ograniczymy obrębem tych tylko 
dwu pozycji.

Każdy, kto zmierzy te pozycje w ich odległości dzisiej­
szej i przed laty choćby tylko piętnastu, otrzyma olbrzy­
mią różnicę. Tam kmieć jest półniewolnikiem w pracy, 
w życiu, w majątku, zależnym od dziedzica, tu znowu jest 
istotą swobodną, ma swoją własność, swoje prawa, swoją 
nawet zupełną autonomię. Tam był bierną i ślepą siłą ro­
boczą, tu jest czynnym, samowiednym i samodzielnym czło­
wiekiem. Ta wielka przemiana odbyła się szybko przed 
naszymi oczyma przez reformę prawną. Zastanówmy się 
nad skutkami. Skutki te układają stan rzeczy następujący: 
Chłop uznany jest obecnie przez ustawy krajowe za jed­
nostkę podległą tylko  tymże ustawom, Z wszelkich zależ­
ności prywatnych najzupełniej zwolniony. Na równi 
z urzędnikiem, przemysłowcem, szlachcicem, magnatem ma 
przyznane prawo obywatelskie. Obok tego nadany mu zo­
stał swobodny i rozległy samorząd, za pośrednictwem któ­
rego może wpływać na własne sprawy. Słowem, chłop 
w obecnym swym stanie posiada prawie wszystkie przywi­
leje ludów wolnych. Zastanówmy się trzeźwo, czy podobny 
ustrój społeczny w zasadzie swojej jest szkodliwy i nie od­
powiada ani potrzebom narodu, ani wymaganiom cywili­
zacji? Żaden zdrowy umysł nie postawi w tym miejscu od­
powiedzi twierdzącej. Ustrój taki bowiem w zasadzie nie 
może być ani wsteczny, ani rujnujący. Z którejkolwiek 
bądź strony na polu rozumowania rozpatrywać go bę­
dziemy, zawsze ujrzymy jego użyteczność. Jeśli bowiem 
idzie o świadectwa teoretyczne, <o nauka daje w tym 
względzie najzupełniejszą aprobatę. Wszystkie niemal sy- 
stematy socjologiczne, niezależnie od różnicy swych pod­
staw, zgodnie przyznają każdej jednostce, każdemu sta­
nowi przywilej swobody.

Nauka nie zna lepszych i gorszych odmian zajęcia, ani 
gatunkuje krwi ludzkiej podług urodzenia. Ona zna tylko 
człowieka i w imię praw przyrodzonych domaga się dla

165



niego praw społecznych. Ten jej wyrok w zupełności od­
powiada wnioskom z życia wywiedzionym. Bo jeżeli znowu 
chodzi o interesy dobrobytu krajowego, to i one na równo­
uprawnieniu i wyswobodzeniu odnoszą olbrzymie korzyści. 
Niedorzeczne skargi i protestacje leniwych dziedziców, ści­
gających stęsknionym okiem wystraszone widmo pań­
szczyzny, niczego tu nie dowodzą. Naród to nie łami­
główka, którą by dowolnie podług rozmaitych wzorów ukła­
dać można. Plantatorzy zawsze przeklinać będą filantro­
pię*) za to, że im Murzynów wydarła, podobnie niejeden 
panek wypasiony niewolnictwem chłopa złorzeczy losowi, 
który mu go, to nieoszacowane bydlę robocze, w wolnego 
człowieka zamienił, Ale czy takie przesądne, zwykle sa­
molubnym popędem natchnięte głosy, zaważą cokolwiek na 
szali trzeźwych, sprawiedliwych sądów? Bynajmniej, Nie­
toperze i puszczyki o każdym zmroku przelatywać będą 
nad głowami ludzkimi, lecz nigdy zamachem swych tępych 
skrzydeł rńe zgaszą słońca, ani też grobowym kukaniem nie 
uciszą życia. Niezależnie od wszelkich namiętnych wrza­
sków obyczajowego fanatyzmu i eksploatacyjnych zachcia­
nek ekonomiczne i prawne wyzwolenie kmiecia w zasadzie 
nie podlega najmniejszym zarzutom. Umyślnie bezwzględną 
wartość przypisujemy zasadzie takiego państwowego 
ustroju, gdyż u nas zastosowanie jej nie odbiło się w po­
dobnie cennych skutkach. Reforma włościańska nie wydała 
na naszym gruncie, tak jak gdzie indziej, szczęśliwych 
a nawet rzec można zdrowych owoców. Dlaczego? Roz­
wiążmy zagadnienie o tyle tylko, o ile jego rozwiązanie 
w łonie naszego ogółu'Spoczywa, Pierwszą bez wątpienia 
i od nas zależną przyczyną ujemnych następstw wyzwo­
lenia stanu kmiecego była jego ciemnota i dziecięca nie­
dojrzałość.

Ze źródła tych dwu niedostatków spłynęły bardzo liczne 
szkody. Nieumiejętność użycia rozległych przywilejów 
marnowała mnóstwo możliwych zysków, płodząc naduży­
cia lub błędy. Uwłaszczenie włościan nadało im, oprócz

166



swobody i gruntu, obszerny zakres praw z samorządem po­
łączonych, Gdyby takie nadanie otrzymał lud przynajmniej 
elementarnie w masie wykształcony i cokolwiek do samo­
dzielności nawykły, z pewnością umiałby wyciągnąć wiel­
kie dla siebie korzyści. Tymczasem u nas karłowato wy­
rosły nasiona, na twardą opokę umysłową rzucone.

Prostak nagle olśniony blaskiem szczęścia, które na niego 
szeroką falą się zlało, nie mógł osłabionym długą ciemnotą 
wzrokiem zmierzyć granic swej nowej pozycji, i jak daw­
niej niedolą, tak teraz niespodziewaną pomyślnością ośle­
piony, nie dojrzał w potoku reform istotnej ich dla samego 
życia i losu wartości. Zdawało mu się tylko, że dostał 
w darze kawałek pola, sześć dni na tydzień pańszczyźnia­
nej roboty, uwolnienie od ekonomskich harapów, kuma- 
wójta i nic więcej. Dalej już inteligencja jego sięgnąć nie 
mogła. Nawet ci, którzy stanęli przy sterze zarządu, nie 
zawsze zdolni byli pojąć i objąć rozmiaru swej władzy. 
Czyż zresztą jest rzeczą podobną, ażeby prosty chłop nie 
umiejący czytać, wzrosły w ciężkim poddaństwie, zostawszy 
naczelnikiem gminy zrozumiał od razu, na jakie wysokie 
wstąpił stanowisko, i ażeby na nim umiał odpowiednio 
działać? Nie dziwmy mu się więc. Nałogami i upodoba­
niami przyczepiony do sfery, z której myśl nigdy na szer­
sze horyzonty nie wybiega, organizacją moralną bardziej 
z uległością niż rozkazywaniem spokrewniony, wiedzą do 
najprostszych i najpospolitszych pojęć zaciśnięty, musiał 
koniecznie nagiąć się pod brzemieniem roli, którą odgrywał 
nieprzygotowany.

Stąd też często można było widzieć, jak prostoduszny 
wójt, wszechwładny kierownik gminy, urzędnik, zdejmował 
pokornie czapkę przed zwykłym policjantem lub słuchał 
uważnie admonicji tużurkowego interesanta. Poczciwy czło- 
wieczysko, nie odczytując swej instrukcji, nieraz ani się do­
myślał rozległości swej władzy. A jeżeli ją  p>oznał, to 
znowu nie czuł się ani godnym, ani zdolnym je j używać. 
Jednym słowem, możliwe korzyści reformy włościańskiej

167



u nas rozbiły się naprzód o niemowlęctwo umysłowe ludu. 
Druga przyczyna, jakkolwiek w wyższej warstwie narodu 
złożona, niemniej jednak naturą swą była ściśle do pierw­
szej podobną. Obywatele ziemscy, tak Jak i wieśniacy, 
znaleźli się wobec nagłej przemiany stosunków zupełnie 
nieprzygotowani. I tu i tam zbyt spóźniona niedojrzałość 
przeszkodziła w osiągnięciu należytej sumy zysków. Jakże 
się głównie objawiała ta niedojrzałość wśród obywateli? 
Niskim wykształceniem i anachronistycznymi pojęciami. 
Na jałowym gruncie szlacheckiej tradycji wyrósł spróch­
niały przesąd, że poddaństwo chłopa jest normalnym jego 
stanem, że pańszczyzna jest tak słusznym czynszem dla 
pana, jak pogarda i ucisk zapłatą dla poddanego.

Wkorzeniona w umysły zasada społecznych rozdziałów, 
podsycana lekkomyślnością panów i ośmielona biernością 
ciemnego tłumu, nie kruszyła przegród, którym wieczne 
naznaczyła istnienie. Gdy więc przegrody te pod nagłym 
uderzeniem pękły, żywioł uprzywilejowany, nie złączony 
z poddańczym żadną prawie siłą moralnego powinowactwa, 
stał się względem masy ludu zupełnie obcym, a w odwet 
za poniesione straty wprost nieprzyjacielskim. Gdy 
sztuczne sploty wiążące obywatela z kmieciem rozerwały 
się, zarazem rozerwała się wszelka pomiędzy nimi spójnia. 
Na początku pierwszej połowy obecnego wieku, na którą 
właśnie ustawodawcza zmiana przypada, nasz obywatel 
wiejski uważał siebie jeszcze za suzerena, a chłopa za wa­
sala, Ani nawet myślał, że taka forma stosunku jest 
sztuczną, przedawnioną, niesprawiedliwą i że przy lada 
chwili upaść może. Nie tyle okrutny, ile słabo wykształ­
cony i lekkomyślny, a nadto ©bałamucony tradycyjnym 
przesądem kastowości, jeżeli nie uciskał poddanego, to 
w każdym razie nie uważał go za człowieka, którym by 
warto było się zająć lub należało opiekować. Słowem za­
równo w okrucieństwie jak i w pogardzie przekonany był 
o prawości swego postępowania i nie poczuwał się do żad­
nych innych obowiązków. Brak więc było ustrojowi tych

168



stosunków wiązadeł moralnych i dlatego gdy prawne prze­
cięto, obie warstwy odłamały się od siebie zupełnie. Tym 
sposobem reforma włościańska, spotkawszy w obu żywio­
łach względną niedojrzałość społeczną, podgryzana z jed­
nej strony ciemnotą, z drugiej przesądem, nie wyrobiła od­
powiedniej sumy dodatnich skutków, jaką jej ogólna za­
sada  tego rodzaju przekształceń oznaczała.

Wskazując złe i jego źródła już tym samym określiliśmy 
w przybliżeniu naturę zaradczych środków. Przystępując do 
ich szczegółowszej charakterystyki musimy uprzednio wsta­
wić tu nawiasową uwagę. Wszelka teoria przekraczająca 
granice możliwości jest utopią*). Otóż zrzekamy się zu­
pełnie tej roli wobec kwestii, która nas obecnie zajmuje,

W sprawie tej cały ciężar obowiązków złożonym być 
musi na element oświeceńszy, tj, na obywateli ziemskich. 
Zadanie ich przedstawia się w takim kształcie: dla dobra 
ogółu, kmieci i własnego, winni oni środkami ustawą nie 
wzbronionymi zdobyć wpływ na sprawy ludu i jego ży­
ciowy rozwój, nawiązać pomiędzy nim a sobą pasmo ści­
słych spójni. Naturalnie, mówimy tu przede wszystkim 
o wpływach moralnych, a nie zwierzchniczych. Chłop jest 
dziś usamowolniony, uwłaszczony, uprzywilejowany, czy to 
upoważnia do nienawiści? Czy jeżeli jego szczęście rzuciło 
kiedykolwiek cień na szczęście obywatela, on temu winien? 
Czy jeżeli niedołężnie lub szkodliwie używa swej władzy, 
jego ciemnotę oskarżać należy? Nie i stokroć nie. Przy­
czyną błędów i krzywd nie jest ani on, ani jego swoboda. 
Jeżeli zaś jedno lub drugie popełnia, to sam stopień jego 
inteligencji, wreszcie wspomnienia ucisku uniewinniają go 
w zupełności. Ażeby zaś go inaczej usposobić, trzeba w nim 
tę inteligencję podnieść, te wspomnienia zatrzeć. Jak? 
Odpowiemy przykładem u obcych zapożyczonym. Nie 
może być na pozór większy przedział spK)łeczny jak po­
między arystokratą i chłopem angielskim. Dlaczegóż jed­
nak ten ostatni, chociaż także wolny, widzi w pierwszym 
swego ojca, opiekuna, i chętnie składa w jego ręce mandat

169



władzy? Odpowiedź prosta: dlatego, że ten pan jest rzeczy­
wistym jego ojcem i opiekunem i najlepszym kierownikiem.

Zajrzyjmy do jakiegokolwiek opisu stosunków ziemiań­
skich w Anglii, a zobaczymy, jak tam lordowie, obok całej 
dumy rodowej, pracńją w interesie ludu. Ten zakłada 
szkółki, tamten szpitale, inny biblioteki, inny kasy itd., nic 
więc dziwnego, źe kmieć więcej dojrzały chętnie poddaje 
się pod zwierzchnictwo swego dobroczyńcy.

Myli się zupełnie ten, kto sądzi, źe ciemny prostak po­
chopny jest do rządzenia i że słusznie lub niesłusznie uzy­
skawszy władzę, nie zrzecze się jej nigdy na korzyść wy- 
kształceńszych i lepiej uzdolnionych. Praktyka stanowczo 
zaprzecza podobnym twierdzeniom,

Z pewnością on woli słuchać rozsądnego i poczciwego 
pana, którego ceni i szanuje, aniżeli najlepszego swego 
kuma, którego godnym zwierzchniej nad sobą władzy nie 
uznaje. Trzeba jednak, ażeby ten pan był istotnie rozsąd­
nym i uczciwym, to jest trzeba, ażeby nie poniewierał, ale 
serdecznie i ciągle zajmował się niższymi i ciemniejszymi.

U nas pomimo źe wrodzona łagodność narodu nie po­
sługiwała się nigdy wyrafinowanym tyraństwem, pomimo 
źe doświadczenie poduczyło i umiarkowało umysły, postę­
powanie jednak obywateli z włościanami nie miało nic 
wspólnego z ojcostwem i opieką. Zawsze pojedynczymi wy­
razami tych proporcji był przesąd, szlachecka huta, po­
garda, niedbalstwo, a często ekonomskie baty. I dlatego 
jeżeli wykładnik dzisiejszych stosunków nie ma być 
ujemny, powyższe czynniki zmienione być winny na: 
szkółki, biblioteczki, moralne wpływy, opiekę i tym po­
dobne dźwignie ludowej oświaty i dobrobytu.

Tymczasem, czy nasi obywatele rozpoczęli już tę pracę? 
Czy zawiązali chociaż jedną nić jakiegokolwiek związku? 
Czy usłyszeliśmy, ażeby jaki zamożny właściciel ziemski 
kupował i rozdawał użyteczne publikacje dla ludu, ażeby 
założył, albo chociaż opiekował się wiejską szkołą? Nie­
stety! O tym cicho. Jak  dawniej tak i teraz chłop i pan,

170



to dwa przeciwległe, tylko obecnie odpychające się bie­
guny, Jakież więc prawo skargi ma ten ostatni? Czyż nie 
od niego wyjść powinna inicjatywa zbliżenia? Zdarzają się 
nieraz wypadki, w których gmina wybiera sobie za wójta 
byłego swego dziedzica. Dlaczego? Bliżej chyba prawdy 
stoi przypuszczenie, że ów dziedzic jest lepszym człowie­
kiem, aniżeli że owa gmina posiada lepszych chłopów. Gdy­
byśmy tylko zapuścili się we wnętrze takich faktów, z pew­
nością znaleźlibyśmy tam zawsze głęboki rozsądek, szla­
chetny charakter, powagę obejścia, znajomość położenia, 
wytrwałą pracę około dobra ludu, który widząc wszystkie 
te przymioty w obywatelu, ochotnie czyni go swym rządcą 
i sędzią. Niech zaś nikt nie sądzi, ażeby takie wzajemne 
przyciąganie się żywiołów było zjawiskiem wyjątkowym. 
Przeciwnie, jest to najzupełniej naturalna logika rozwoju 
stosunków społecznych. Chłop, czy będzie posiadał samo­
rząd i swobodę czy też nie, zawsze mandat zwierzchnictwa 
złoży w ręce pana, ale jeżeli przedtem z tych rąk odbierał 
światło i pomoc, a nie,,, policzki. Tak więc dopiero wtedy, 
gdy obywatele zaczną murować fundamenty społeczne, pra­
cować u dołu, gdy zajmą się ludem, jego oświatą i inte­
resami, gdy swymi zasługami wyrobią sobie wpływy i za­
ufanie, wtedy dopiero, mówimy, obecny ustrój gminy wy­
dać może dla wszystkich jej elementów i całego kraju rze­
czywiste zyski.

Domyślamy się, że taka rada nie wyda się naszym zie­
mianom zbyt ponętną. Jedni nie uznają słuszności zasady, 
drudzy możliwości czynu, Z dwojga złego wolelibyśmy jed­
nak słyszeć jako usprawiedliwienie wymówkę  ̂ że zadanie 
jest zbyt trudne, aniżeli że jest zbyt wstrętne. Słabość 
łatwiej przebaczyć i zużytkować można, aniżeli fanatyczną 
ciemnotę. Ci z obywateli, którzy rozmnieją ważność i na­
turę położenia, którzy kochają lud i pragnęliby się z nim 
zespolić, ale nie znają dróg i środków, ci, mówimy, prę­
dzej czy później dorosną do wysokości pK)trzeb czasu. Da­
leko gorsza sprawa z tymi, którzy okiem powłoką przesądu

171



zasuniętym nie mogą rozpoznać swych praw osobistych 
i wymagań społecznych. Tych jednak zgniecie nieubłagana 
logika wypadków, która bez litości roztrąca spróchniałe 
tamy i spędza z kolei narodu wywleczone z feodalnych 
grobów upiory. Na próżno! Widma chłopskiego poddań­
stwa i pańskiej samowoli, przywołane z przeszłości żało­
sną skargą na teraźniejszość, nie wstrzymują postępu i nie 
zepchną go z prostego kierunku. Dziś już nie wolno sta­
wać do walki z losem w zbroi przesądu. Dawniej mógł 
pan wyrwy i trzęsawiska życia zawalać i wyrównywać 
chłopskim ciałem, ażeby rozleniwiona i czuła jego stopa 
po gładkiej posuwała się drodze, dziś musi on stopę tę 
przyzwyczaić do wszelkich potknięć i wybojów, a z owym 
ciałem iść ręka w rękę. Dawniej pan mógł poddanych jak 
słupy wkopywać w ziemię i na ich szyjach zawiązywać 
sznurki huśtawki swych dzieci, teraz musi on w te dzieci, 
gdy słupy ożyły swobodą, tchnąć miłość i szacunek. Po­
cieszamy się wiarą, że niewielu jest takich, którzy by 
dawną formę stosunków powrócić chcieli.

Owszem, przypuszczamy nawet, że takie spleśniałe ana­
chronizmy to tylko nieliczne czarne punkty na jasnym tle 
naszego obywatelstwa. Idee równości, swobodnego i natu­
ralnego grupowania się stanów, głęboko już przeniknęły 
ogół. Jeżeliby co większości zarzucić można, to tylko nie­
moc i niezaradność wobec nowego położenia rzeczy. Sieć 
kastowych rozgraniczeń corćiz bardziej targa się i roz­
dziera — z drobnych, a przez czas poszarpanych oczek two­
rzą się coraz obszerniejsze. Pragnęlibyśmy, ażeby one po­
rwały się zupełnie. Nie idzie nam o żadną dziwaczną i uto­
pijną formę społeczeństwa, która by wpychała obywatela 
do karczmy a chłopa do salonu, ale idzie nam o to, ażeby 
społeczeństwo powiązało się ściśle i organicznie. Chcemy 
tego, ażeby ogół złożył się w jedno ciało, którego członki, 
choć kształtem różne, były sobie pokrewne i wzajemnie 
pomocne.

Przegląd Tygodniowy 1873, nr 10.

172



ELIZA ORZESZKOWA*)

0  JE D N E J Z N AJPILNIEJSZYCH POTRZEB 
SPOŁECZEŃSTWA NASZEGO

I

(w skróceniu)

Praca rąk otrzymała już u nas rehabilitację, ale jesz­
cze nie zupełną; pojęliśmy już wagę je j i znaczenie, ale 
nie przezwyciężyliśmy w zupełności wstydów, starych 
wstrętów i nałogów, które nas od niej odwracają.

Fałszywym wstydom tym i wkorzenionym przesądom 
w znacznej części przypisać należy to straszliwe wyrze­
kanie, tak często dające się słyszeć w formie wyrazów: nie 
ma pola do pracy! Jest ono, owszem, i dość obszerne 
i uprawiaczy oczekujące, ale przedstawia to odgałęzienie 
pracy, któregośmy dotąd ani zrozumieć, ani ocenić nale­
życie nie potrafili. Rzemiosła wszelkiego rodzaju pozo­
stają u nas w najsmutniejszym opuszczeniu, w podziwie- 
nia i zarazem pożałowania godnym zaniedbaniu, a to na 
całej niemal przestrzeni kraju.

Zdaje mi się, że nie omylę się wcale, albo przynaj­
mniej omyłka moja rzadkich wyjątków tyczyć się będzie, 
jeśli powiem, że jedna tylko Warszawa poszczycić się może 
oświeconą i umiejętną w swych zawodach klasą rzemieśl­
niczą. A i na tym słońcu ludzie, z bliska rzecz znający, 
mnogich dopatrują plam; miasta zaś prowincjonalne, któ­
rych jednak ilość jest znaczna, a z których niejedne do­
sięgają dziesiątków tysięcy mieszkańców, zostają pod tym 
względem w stanie prostoty niemal pierwotnej, objawiają­
cej lenistwo umysłów nie mniejących lub nie chcących to­
rować dróg nie utartych, wielce zgubne przynoszącej skutki, 
bo wprowadzającej w odrętwienie moralne i materialny nie­
dostatek część ludności, która przecież pracować mogłaby

173



z pożytkiem znacznym tak dla siebie, jak dla pomyślności 
i wygody ogólnej.

Rzemieślników jest u nas wszędzie za mało, a ci, którzy 
są, nie odpowiadają bynajmniej ideałowi umiejętności, su­
mienności i oświaty, jakie niezbędnymi są wszelkiej klasie, 
mającej otrzymać zaszczytne znaczenie w społeczności, do­
pomóc choćby najmniej szczęśliwemu rozwojowi gospodar­
stwa społecznego, Z wyjątkiem największego .w kraju mia­
sta, stały pobyt w którym sam już przez się nadaje ludziom 
pewien stopień ogłady i elementarnych przynajmniej wia­
domości, na całej przestrzeni kraju połączenie oświaty 
z pracą rąk wydaje się dotąd rzeczą wcale nieznaną i do 
sprawdzenia niepodobną.

W miastach i miasteczkach prowincjonalnych klasa rze­
mieślnicza składa się w znacznej części z Izraelitów, u któ­
rych rzemiosło jest rodzajem dziedzictwa familijnego, Sze- 
wiectwa lub krawiectwa ojciec wyuczył syna, syn naukę 
otrzymaną bez najmniejszych odmian w niej lub postępu 

. przekazał swemu synowi, i tak dalej; z czego wynika to, 
że umiejętność rzemieślników stoi na takim zupełnie stop­
niu, na jakim stała przed stu laty, za czasu ich dziadów; 
nawet stoi ona niżej jeszcze, gdyż brak szerszej konkuren­
cji zachęca do niedbalstwa i niesumienności. Nikt zresztą 
rozsądny i sprawiedliwy nie może czynić z przeważnego 
zajmowania się przemysłem małomiasteczkowym ludności 
izraelickiej niechętnego i ujmującego zarzutu. Nie ogarnęła 
go ona przemocą, ale przejęła, gdyśmy jej przemysł jako 
jedyny środek egzystencji oddali, sami się odeń odsuwając. 
Jest to fakt dziejowy, sprowadzony powszechnie znanymi 
przyczynami i rozciągający następstwa swe aż po nasze 
czasy. Nikt też nie pomyśli pewnie o zagradzaniu Izraeli­
tom drogi do jakichkolwiek czynności, zarobek lub przy­
sługę społeczną ńa celu mających, o usuwaniu ich od ja ­
kiegokolwiek pola działania. Ktokolwiek bez uprzedzeń 
i bacznie spostrzegał lud izraelicki, ten nic mógł nie upa­
trzyć w nim obok stron ujemnych, wytworzonych właści-

174



wościami rasowymi, a więcej jeszcze kolejami dziejowymi, 
przymiotów i cnót dodatnich, pośród których zdolności 
umysłowe i wytrwałość w pracy wszelkiej nie są najmniej­
szymi i bezsprzecznie dają mu nie tylko prawo, ale i moż­
ność współuczestniczenia w ponoszeniu ciężarów i spełnia­
niu zadań społecznych. Z innej przecież strony wiemy do­
brze, na jakim stopniu oświaty znajduje się uboższa i licz­
niejsza część ludności izraelskiej. Stopień ten jest tak ni­
ski, że nie tylko wszelkie wymagania uczuć i usposobień 
obywatelskich czyniłby nieledwie niedorzecznymi, ale nawet 
nie dosięga tych elementarnych zasad życiowych i wiado­
mości fachowych, które tworzą nie doskonałych już, ale po 
prostu sumiennych i znośnie umiejętnych pracowników. 
Wszystko tedy, co na obszernej przestrzeni kraju wyko­
nywa się w dziedzinie rzemiosł, wykonywa się niedołężnie; 
stosunki rzemieślników do kundmanów'*') przedstawiają wi­
dok zdolny obudzić i złość każdego przyjaciela ludzkości; 
oparte z jednej strony na nikczemnej pokorze i niesumien­
nym wyzyskiwaniu, z innej na pomiataniu i niedowierza­
niu, najfatalniej wpływają na charakter stron obu, tamują 
w zawodzie zlanie się klas ludności w całość spojoną do­
brze zrozumianym interesem wspólnym, sympatią i zaufa­
niem.

Nie znającemu dobrze różnych stron kraju wyda się może 
przesadzonym twierdzenie, że w pewnych miejscowościach 
głębokiej prowincji do tego stopnia brakuje tych nawet nie­
dołężnych i niesumiennych pracowników, że niejeden mie­
szkaniec ich znajduje się niemal w położeniu Robinsona 
Cruzoe, zmuszonego za pomocą najpierwotniejszych środ­
ków i narzędzi czynić zadość codziennym swym potrzebom.

Po mniejszych miasteczkach częstokroć jeden człowiek 
mieści w osobie swojej wiele umiejętności: jest zarazem ko­
walem, szewcem, krawcem, kapelusznikiem, a raczej czap­
nikiem, nieraz także kramarzem i do tego jeszcze paste­
rzem i rolnikiem. Jak  spełnia powierzone mu roboty? 
Odgadnąć nie trudno...

175



Stary zwyczaj, rutyna ukazują ludziom, dobrowolnie lub 
z konieczności obierającym sobie zawód rzemieślniczy ,̂ jako 
jedyną drogę przysposobienia się do tego zawodu — ucze­
nie się, czyli tak zwane terminowanie u majstrów. Jest to 
przecież droga ciasna, nie wszędzie i nie dla wszystkich 
możliwa, pełna stron ujemnych, zniechęcających, najfatal­
niej na koniec wpływających na charakter i fachowe przy­
sposobienie uczących się.

Bez względu już na to, że prowincjonalni majstrowie 
w znacznej części są Izraelitami, a więc terminowanie 
u nich młodzieży innego wyznania jest, jeżeli nie niepo­
dobnym, to przynajmniej do najwyższego stopnia utrudnio­
nym, sam już stopień wiadomości ich fachowych i ogólnej 
oświaty mało obiecuje dla postępu umiejętności rzemieślni­
czych, a gorzej wpływa na zależne od nich osoby.

Niedołężne nauczanie i grubijańskie obejście się stanowi 
jedną, a przynajmniej najogólniejszą osnowę stosunku maj­
strów do terminatorów. Jeżeli dodamy do tego zły przy­
kład niesmnienności w wykonywaniu robót, nierzetelności 
w ich zbywaniu, nałogu opilstwa tak nieszczęśliwie roz­
powszechnionego pomiędzy rzemieślnikami naszymi, łatwo 
pojmiemy, jak małe pożytki tuniejętnościowe, a jak wiel­
kie szkody moralne wynikać muszą dla młodzieży rzemieśl­
niczej z tej wyłączności dostępnego im wychowawczego 
środka....

Dla zaradzenia panującemu u nas zastojowi pracy rąk, 
dla pchnięcia ku temu obszernemu a zaniedbanemu dzia­
łowi pracy tej części ludności, która wyrzeka lub w przy­
szłości wyrzekać będzie, że brak jej pola działania — nie­
zbędną jest instytucja publiczna, po prostu szkoła, w któ­
rej by każdy, bez względu na wiek, stan, wyznanie, a jeśli 
można i na płeć, znalazł odpowiednie zdolnościom swym 
i chęciom środki wychowawcze, do której każdy z łatwością 
trafić mógłby, — której powaga, kompetencja, stosowne 
obsadzenie nauczycielami pociągałyby, zachęcały i dopo-

176



magały usiłowaniom ludzi dobrej woli i zdrowego roz­
sądku.

Powstanie takiej szkoły powinno zajmować jedno 
z pierwszych miejsc w myślach i wnioskach ludzi, dbają­
cych o dobro ogólne; ono to jest pilną, naglącą potrzebą 
społeczności neiszej, którą miałam na myśli, kreśląc tytuł 
niniejszego pisma....

II

....  Ludzie, głęboko zastanawiający się nad rozwojem
władz człowieka moralnych i umysłowych, od chwili, w któ­
rej świta mu pierwszy promień poczucia samego siebie i po­
jęcia, do tej, w której staje się on w pełni świadomym sie­
bie i otaczającego świata, odkryli i ogłosili wielką prawdę, 
iż w dziele wychowania i kształcenia najważniejszą rzeczą 
jest zbadanie przyrodzonych właściwości jednostki i ści­
słego stosowania do nich wszelkich rad, nauk, wskazówek, 
mających złożyć się na wychowanie jej i wykształcenie. 
Dziecię wychowane być powinno nie dla takich celów, ku 
jakim skierować by je chcieli ci, którzy je wychowują, ale 
dla takich, jakich dosięgnąć mu pozwalają przyrodzone 
właściwości charakteru jego i zdolności umysłu...,

U nas... z wyjątkiem warstw ludności najniższych, 
wszystkie inne na wyższych szczeblach materialnego do­
brobytu, względnej oświaty i społecznego położenia posta­
wione, nie widzą dla dzieci żadnej innej pracy, jak ta, 
która nieodwołalnie wymaga pewnych danych zdolności 
umysłowych, żadnego innego fachu, zawodu, jak te, które  ̂
górując nad wszelkimi innymi, stanowią szczyt działalności 
ludzkiej, koronę z laurów i złota uwitą, lecz nie do każdej 
głowy przypadającą....

Jeden z koryfeuszów*) piśmiennictwa naszego przed laty 
już zwracał uwagę społeczeństwa naszego na ten osobliwy 
fakt, iż rodzi się i wzrasta pomiędzy nami tyle geniuszów, 
że nie ma nieraz kogo wybrać na podsędka.

12 Publicystyka pozytywizmu 177



Orzeczenie to tyle prawdy w formie żartu zawarło, że 
siało się niemał przysłowiem, W pewnym zaś zakątku 
kraju powstało z tych samych przyczyn przysłowie inne, 
o niejednym wysoce naukowo utytułowanym mężu orzeka­
jące, iż ,,parobka w nim zepsuto, a doktora nie zrobiono“. 
Zaprawdę, iluż tu u nas zepsutych szewców, kowalów, ślu­
sarzy, tokarzy, a niedokonanych doktorów, adwokatów, 
technologów itd,!,,,

A jednak szydło i młot dźwigane luniejętnie więcej 
przynoszą rzeczywistego zaszczytu i dobrze zrozumianej 
korzyści, niż toga okrywająca niegodną jej głowę,,.

Nikomu u nas dotąd, albo prawie nikomu do głowy nie 
przychodzi, iżby młody człowiek, który ukończył kurs gi­
mnazjalny, mógł jąć się innej pracy, jak najwyższej, naj- 
zaszczytniejszej, najwięcej wszełakich pożytków obiecują­
cej, Nikt tu ani z kierojvników, ani tym bardziej z podłe- 
gających kierownictwu nie ma na względzie istnienia lub 
nieistnienia w danym razie niezbędnych zdolności i nimi 
stworzonego przyrodzonego popędu, Z młodego człowieka, 
kłóry mniej lub więcej zasłużenie stał się posiadaczem pa­
tentu świadczącego o ukończeniu nauk szkolnych, uczynie­
nie skromnego pracownika rąk wydaje się ogółowi naszemu 
dziwactwem, potwornością, zbrodnią niemal, wołającą 
o pomstę do ojcowskich herbarzy i macierzyńskich rojeń
0 synu geniuszu,

,,. Rzemieślnik, u którego patent ów istniał kędyś na 
dnie szuflady przechowany jako droga pamiątka młodości, 
jako świadectwo zdobytego w części dostojeństwa rozumu
1 oświaty, rzemieślnik, który by taki patent mógł szłachetną 
choć zgrubiałą dłonią wydobyć z ukrycia i ukazać go dzie­
ciom swym jako dowód, że nauka nie znajduje się na bie­
gunie przeciwłegłym temu, na jakim żyje i działa praca rąk, 
że ponad każdą areną życiową świecić może i powinna bło­
gosławiona i błogosławiąca gwiazda wiedzy, że on sam, nim 
jął się ciężkich, grubych narzędzi, piastował w dłoni swej,

178



chłonął umysłem skarb i drogowskaz ludzkości — książkę, 
a dlatego że piastował ją i chłonął, stał się i pozostał ucz­
ciwym, pracowitym, pożytecznym sobie i innym, wzrokiem 
i sercem sięgającym daleko pmza ciasne ściany swej skrom­
nej pracowni; tćiki rzemieślnik, jeśli znajduje się gdzie­
kolwiek w kraju naszym, dla patrzącej na niego powszech­
ności jest sfinksem, z którego romantyczne wyobraźnie wy- 
czytują tragedie nieszczęść, kapryśnych zmian losu! Ukoń­
czył szkoły, a został rzemieślnikiem? Jakaż dziwna za­
gadka! Jest człowiekiem oświeconym i przyzwoitym, a zo­
stał rzemieślnikiem? Co za nieszczęście! nie święci ponie­
działków, umie coś wnęcej, jak sylabizować w pocie czoła 
książkę do nabożeństwa i koślawymi cyframi sprawdzać 
rachunki kundmanów, nie obcy jest sprawom społecznym, 
zabiera głos o nich, chciałby przyjmować udział w czyn­
nościach obywatelskich, wcale rozsądnie przemawia na 
rzecz swych przekonań, a cześć człowieka, zacność pra­
cownika i dzielność obywatela przechować umie w sobie 
w czystości i sile, i z tym wszystkim jest przecież rze­
mieślnikiem tylko, po prostu rzemieślnikiem? Jakaż 
szczególna anomalia*), co za tajemnica, brzemienna nie­
zwykłą historią, na wskroś zbrużdżona naprzód i wstecz 
toczącym się kołem fortuny?

Rzemieślnik oświecony, czujący po ludzku i myślący po 
obywatelsku, jest dla większości ogółu naszego zagadką, 
anomalią, tajemnicą, zjawiskiem wzbudzającym najfanta­
styczniejsze domysły i najżarliwsze ciekawości, czymś na 
kształt królewicza ożerdonego ze służebnicą, syna gwiazdy 
wygrzebującego ze śmietnika — łachmany. Tak, rozum 
oświecony nauką jest królem świata, a ten, kto go posiada, 
nosi w sobie i na sobie najpiękniejsze ze świateł ziemskich. 
Lecz nawzajem praca rąk nie powinna być uważana za 
służebnicę niewolną, ani twory jej za łachmany, niegodne 
rąk szanownych.

Niwa 1873, t. U l.

12* 179



AUTOR NIEZNANY

NASZ PRZEMYSŁ
ODNOŚNIE DO MIEJSCOWYCH WARUNKÓW 

R o z d z i a ł !  '

Nie umilkły jeszcze echa przemysłowo-rolniczej uroczy­
stości, którąśmy w zeszłym miesiącu obchodzili w W ar­
szawie. Dzienniki brzmią jeszcze opisami, zachwytem, po­
chwałami i zachętą dla wystawców — i bardzo słusznie — 
należało się im to bowiem za pracę, staranność i dobre 
chęci.

Ale — owo wieczne ale :— w dalszym ciągu tej świetnej 
działalności należy nam obejrzeć jej stronę odwrotną, po­
kazać ujemność w tym celu, aby płynąca nauka nie po­
wędrowała na góry i lasy, ale służyła ku pożytkowi po­
wszechnemu, Cieszyliśmy się więc wystawą i lubowali na 
niej pszenicą frankensteińską, żytem probsłejskim , jęcz­
mieniem angielskim, gryką syberyjską, kartoflami belgij­
skimi, konopiami piemonckimi, rapsem holenderskim, chmie­
lem bawarskim, koniczyną szwedzką, kapustą brukselską. 
Podziwialiśmy rasy koni perszerońskie, styryjskie, buhaje 
fryzyjskie, schwytzkie, algauskie, krowy holenderskie, 
szwajcarskie, jałowice simenthalskie, owce Rambouilleł, Ne- 
grełłi, Sułhdown, świnie Yorkshire lub Suffolk, kaczki la ­
brador, kury la fliche. Widzieliśmy pługi am erykańskie, 
drapacze pruskie, zgłębiacze belgijskie, wypielacze angiel­
skie, grabie Howarda, kosiarki Champion, żniwiarki Jon -  
stona, młocamie am erykańskie i francuskie. Przeniósłszy 
się do pawilonu przemysłu, oglądaliśmy: kasy wiedeńskie, 
kuchnie norweskie, bryczki amerykanki, piece berlińskie, 
maszyny szwackie nowojorskie, pończosznicze hamburskie, 
szkło czeskie, obicia paryskie, wódki gdańskie, kamienie 
młynarskie śląskie  itd. itd.

180



Litania bardzo długa i zawsze w tym guście.
Cóż więc widzieliśmy własnego? naszego? swojskiego?
Dziesięć, dwadzieścia, sto przedmiotów na kilka tysięcy 

wystawionych, które zalecając swą dobroć, praktyczność, 
postęp, przyczepiają do siebie nazwy znamionujące cudzo- 
ziemskość pomysłu, systemu, ulepszenia, pochodzenia. Ten 
uderzający fakt zaznaczamy, bo uwidacznia on stan na­
szego rolnictwa i przemysłu, które nie wyrastają z wła­
snego gnmtu, z korzeni głęboko w społeczność swojską za­
puszczonych, ale żyją myślą obcą, pomysłem wziętym z ze­
wnątrz i tymi pierwiastkami posilają się na drogę dalszą. 
Szczególniej zaś widoczne to w przemyśle, który ruchliwy, 
więcej postępowy, silniej cechą obczyzny razi.

A nie tylko wystawa — jako fakt czasowy, ale i wę­
drówka choćby najlżejsza po naszych handlach i sklepach, 
po fabrycznych składach, aż nadto powyższy sąd uspra­
wiedliwia, Wszędzie, gdzie tylko zajrzymy, wszędzie spo­
tykamy się albo z wyrobem obcym, albo też wyrobem na­
śladowanym, U naszych przemysłowców uczynić jakiś po­
stęp, znaczy sprowadzić sobie z zagranicy gotowy pomysł, 
maszynę, wzór, model — albo też gotowy towar. I tak za­
równo czy to idzie o deseń na obicia, o szlak do chustki, 
o formę czajnika, wazonu, czy o drogą biżuterię, czy o ta­
nią zabaweczkę dla dzieci. Wszystko nie nasze, wszędzie 
świeci myśl obca, cecha obcych potrzeb i obyczajów, a ra­
zem obca praca ducha, względem której jesteśmy dłużni­
kami.

Taki stan przemysłu, do wykazania którego nie potrzeba 
ani długich cyfr statystyki, ani rozciąganych wywodów, tak 
on jest widoczny, tak rażący — stan taki, mówimy, nie 
znamionuje wcale zdrowia i postępu  tej gałęzi bogactwa 
krajowego. Najprzód taka zależność pod każdym wzglę­
dem od zagranicy w danym wypadku może być i jest na­
der niewygodną — a co gorzej, świadczy o braku samo- 
istności, o niedostatku żywotnych sił w samym organizmie 
naszym przemysłowym. Nikt zapewne nas nie posądzi

181



o chęć chińskiego zasklepienia się, o jakieś nierozsądne od­
trącanie obcych dobrych pomysłów, wzorów. Wiemy bar­
dzo dobrze, że na polu przemysłowym, jak i na każdym 
innym, koniecznym czynnikiem ruchu i postępu jest krzyżo­
wanie się obcych, z zewnątrz przybywających pierwiastków 
z własnymi; ale chcąc wyciągnąć wszystkie korzyści, trzeba 
posiadać także własne siły, własną krew, własną myśl, w ła­
sny wzór i własną formę. Nasz przemysł niczym zaś nie 
wykazuje, aby te własne zasoby posiadał, aby zanosiło się 
nawet na ich wyrobienie, A jednak musimy tO przyjąć 
jako bezwzględną prawdę, historią sztuk i przemyski 
stwierdzoną, iż przemysł, który nie sięgnie do własnej na­
rodowej myśli, który na własnych pierwiastkach nie osnuje 
swej twórczości, taki przemysł nie może być ani trwałym ani 
żywotnym, ani też nie wniesie w ogólną dziedzinę wszech- 
ludzką nic oryginalnego. To dążenie oparcia się na grun­
cie narodowym spotykamy z wielką starannością pielęgno­
wane w przemyśle francuskim, angielskim, niemieckim oraz 
pomniejszych nawet państw europejskich; i wszędzie, gdzie 
tylko ta czarodziejska siła narodowego poczucia dotknie się 
gałęzi przemysłu, tam wszędzie on zakwita życiem i rodzić 
zaczyna owoce. Na ostatniej wystawie wiedeńskiej prawie 
na każdym krcku ten sens moralny z wystawionych przed­
miotów uderzał. Brak pomysłu, ciężkość kształtów, nie- 
zdarność wykończenia, widniały wszędzie, gdzie tylko ogra­
niczano się na naśladowaniu, np, starożytnych wzorów lub 
średniowiecznych kształtów — i dopiero gdzie sięgnięto do 
narodowej myśli, do własnych zasobów, zjawiała się twór­
czość, zapał, forma odpowiadała myśli, wykonanie zamia­
rowi. ,

Dla naszego przemysłu, jeśli ma żyć pełnymi siłami, 
zdrowo, rozwijać się szczęśliwie, nie ma innej też rady 
nad oparcie swych fundamentów nie, jak dotąd, na obcych 
pierwiastkach, na naśladowaniu cudzego, na pożyczce z ze­
wnątrz, ale na pierwiastkach swojskich. Myśleć o tym nie 
jest już za wcześnie, jakby sądzili niejedni, ani też nie jest

182



za późno, jakby pragnęli interesowani sąsiedzi z zachodu. 
Myśl ta jest zasadniczą, a* że się i w przemyśle i na prak­
tyce nie objawia, należy ją wszechstronnie i często rozbie­
rać, podnosić i dyskutować.

Przede wszystkim rozebrać trzeba, co jest takiego stanu 
przyczyną? Tylko bowiem znając źródło możemy podać 
zaradcze środki.

Źródłem braku swojskich żywiołów w naszym przemyśle 
jest obcy pierwiastek przemysłu naszego, gdyż nie wyrósł 
on ze swojskiego nasienia, ale z cudzych sadzonek. Ustrój 
nasz społeczny w minionej historycznej dobie nie sprzyjał 
wcale przemysłowi, ile zaś razy starano się takowy zaszcze­
pić na naszym gruncie, używano ku temu obcych, Niemcy, 
rzadziej Francuzi, z kapitałami lub bez kapitałów, z więk­
szą lub mniejszą umiejętnością fachu, osiadali przynosząc 
z sobą obcą naukę, obcą myśl, obce wzory, które były ich 
własną nauką, własną myślą, własną formą, Ani się dzi­
wić, ani tych przybyszów za to potępiać nie można. Krze­
wili oni i tak zamożność budząc pracę, zużywając surowe 
materiały, dając wzór innym, W dalszym rozwoju obcy 
przybysze nie mając naszych i nie znając naszych właści­
wych potrzeb, ani się do nich stosować mogli ani potrze­
bowali — gdy im przychodziło coś ulepszyć, coś poprawić, 
jakąś nowość zaprow^adzić — boć łacniej im było i jest 
wziąć już rzecz gotową z zagranicy, niż tworzyć własną 
nową, co nie łatwo i pociąga często zawody, straty, koszta. 
Po co np, myśleć o nadaniu jakiemuś odlewowi form z wła­
snych, miejscowych pierwiastków wysnutych, kiedy tysiące 
wzorów obcych sprowadzić można za małe pieniądze? 
Chcąc np, na roletach do okien dać rysunki krajowych oko­
lic, ileż to należy pokonać trudności! Gdzie szukać zdol­
nych i zręcznych rysowników, gdzie kolorystów, kto dobie­
rze barwy, kto wytnie modele do drukowania itd,, kiedy 
wszystkie te trudności obchodzi się sprowadzeniem kliszy 
z nadreńskimi widokami? Robota w takim razie nieco gor­
sza od oryginałów, ale idzie na pewno, jest z czym ją

183



porównać, nic ma obawy o straty i niepowodzenia — a że 
się tam obraża czyjeś uczucie, to co to fabrykanta lub dy­
rektora Niemca może obchodzić? Nasi fabrykanci kra­
jowcy, mianowicie drobniejsi i rzemieślnicy, jakkolwiek 
mają poczucie swojskości, ale zbyt są ubodzy, aby mogli 
ponieść koszta, jakie są konieczne przy pierwszych na tej 
drodze krokach. I oni wobec konkurencji innych muszą 
szukać sposobów i środków łatwiejszych, a nie tych, które 
stratami i kosztami grożą. Jeżeli bowiem przy wielkich 
fabrykach, przy zakładach tysiące rąk zatrudniających, nie 
wadzimy ani pracowni dla oryginalnie pracujących kon­
struktorów, ani sal, gdzie by rysowano oryginalne w^ory, 
formow'ano oryginalne kształty, jeżeli wszędzie po najzna­
komitszych zakładach naszych kwitnie naśladownictwo 
obcych — to jćikże żądać, aby mali fabrykanci, zupełnie 
i zewsząd pomocy pozbawdeni, zdobyć się na coś podobnego 
mogli. Takie jest bowiem nieszczęśliwe położenie naszego 
przemysłu, iż myśl swojska, mogąca jedynie wlać nowe 
i silne w niego życie, znikąd nie doznaje poparcia, ani po­
mocy, ani zachęty —  i nie dzieje się to z mnysłu, ale jest 
w^ynikiem szczególniejszego zbiegu okoliczności. Jeżeli np, 
weźnjiemy handel, który z natury rzeczy jest już rodzonym 
bratem przemysłu, to myśl swojska przemysłowa w handlu 
nie ma żadnego poparcia. Najprzód z tęgo powodu, że han­
del pozostaje w rękach obcych, albo nie mających interesu 
w popieraniu przemysłu krajowego, albo tego intere,su nie 
rozumiejących; po wtóre w handlu rządzić się sentymenta­
lizmem nie można. Kupiec musi baczyć na to, aby dostał 
towar jak najtaniej, na warunkach o ile można najdogod­
niejszych i w gatunkach takich, które by znalazły zbyt. 
Cóż więc dziwnego, że się zaopatruje ze składów zagra­
nicznych, gdzie znajduje przystępne ceny, łatwy kredyt 
i obfity wybór. Toż samo w kraju łatwiej i taniej się za­
opatruje z fabryki będącej własnością bogatego, rządnego 
Niemca — niż z zakładu ubogiego, małego przemysłowca, 
który j>ochodzeniem swoim, poczuciem, własne pierwiastki

184



reprezentuje. Jeślibyśmy kupcowi przedstawili bogate 
składy własnych, oryginalną myślą natchnionych wyrobów, 
łatwy kredyt, obfitość wyboru, to pewno nie udawałby się 
on do Lipska, Hamburga, Paryża, ale przeniósłby tutejsze 
towary,,. mianowici-e jeszcze, gdyby je publiczność kupo­
wała, Bo i nasza publiczność, czyż ona nie jest tamą roz­
wojowi przemysłu o własnych pierwiastkach? Dopóki 
tkwić będzie w ogóle to przekonanie, że co angielskie, fran­
cuskie, niemieckie, to się odznacza gruntownością, mocą, 
elegancją — dopóki tysiące mydła Pulsowskiego krążyć 
będzie w etykietach o Société*), Hygiénique*), dopóki 
tysiące ludzi okrywając głowy kapeluszami Weigtowskimi 
są przekonania, że noszą oryginalne kapelusze paryskie 
„Gibus", dopóty nasz przemysł nie odetchnie swojskim po­
wietrzem, A czyż publiczności można także bezw'zględnie 
czynić zarzut za jej gusta zagraniczne? Czyż te gusta 
w znacznej części nie są Wynikiem doświadczenia? Jeżeli 
publiczności przedstawią się dwie lampy, z których jedną 
podpiera niezgrabny posążek Światowida, a drugą biegłą 
ręką artysty wyrobiony Kobold, czyż uczucie smaku nie 
przeniesie ostatniego, chociaż to bożek Teutonów? A nie 
mówimy już o cenie, która na wyrobach zagranicznych 
znacznie jest niższą.

Widzimy więc, że ani przemysł, ani handel, ani nawet 
publiczność nie są winni, iż w wyrobach fabryk naszych 
rękodzielni pierwiastek swojski tak małą, że prawie żadnq 
gra rolę; że to co jest postępem, pięknem, pożyczanym 
bywa od obcych,

A przecież niemniej jest pe\̂ Tią rzeczą, że taki fałszywy, 
niezdrowy i niepewny kierunek zmieniać trzeba, że brać 
jedynie dobrą, swojską drogę dla przemysłu wypada.

Jak  to zrobić? Gdzie szukać środków, które by umożli­
wiły dopływ piefwiastków swojskich do przemysłu? które 
by następnie nową twórczość naszą własną na tej drodze 
wywołały? Oto pytania i zagadnienia, które będą przed­
miotem następnego artykułu, temu ważnemu, choć dla

185



wielu czytelników nudnemu przedmiotowi poświęconego. Co 
zaś do nas, wydaje się ten przedmiot nader na czasie i nie 
bez znaczenia. Jeżeli bowiem świat literatury, sztuki, jest 
skarbnicą naszą, jeżeli warunkuje nasz byt, to nie powin­
niśmy lekceważyć niczego, co do tego samego wielkiego 
celu zamierza. Wyłączne otoczenie z obczyzny w sprzętach 
naszego mieszkania, w ubiorze, w przedmiotach zbytku 
i użycia przeświecającej, ściera z nas właściwą cechę i po­
ciąga tym wstrętnym werniksem*) kosmpolityzmu*), który 
okrywa tylko obojętność i rozkład.

Przegląd Tygodniowy 1874, nr 42.

BO LESŁA W  PR U S*)

WIEŻA PARYSKA

Wiadomo, że w roku 1889 ma odbyć się wystawa po­
wszechna w Paryżu, Celem zaś zwabienia największej ilości 
widzów, których już przestały zaciekawiać zwykłe wy­
stawy, Francuzi wymyślili szczególnego rodzaju przynętę, 
mianowicie wieżę — aż na 300 metrów wysoką.

Wieża będzie zbudowana ze sztab żelaznych w taki 
mniej więcej sposób, jak kratowe mosty na Wiśle, Będzie 
też najwyższym budynkiem, jaki kiedykolwiek dźwignęła 
ludzka ręka. Cud świata — olbrzymie piramidy egipskie 
wyglądać mają obok niej jak stado cieląt obok słonia. 

Dosyć powiedzieć, że gdyby owa wieża, po wybudowaniu 
jej w Paryżu, przewróciła się w Warszawie, zajęłaby 
prawie całą długość Saskiego Placu od ulicy Wierzbowej 
do Królewskiej, a może i dalej.

Dbała o zadowolenie czytelników redakcja uprosiła 
swego naczelnego korespondenta w Paryżu, ażeby nadesłał

186



bliższe szczegóły, dotyczące 300-metrowej wieży. Wieży 
jeszcze nie ma, nawet fundamentów pod nią nie wykopano 
i w oigóle na pewno nie wiadomo, czy kiedykolwiek będzie 
na świecie. Niemniej jednak nasz naczelny korespondent 
rozesłał swoich oficjalistów*) po całym Paryżu, z suro­
wym rozkazem, ażeby 300-metrową wieżę koniecznie zna­
leźli, a przynajmniej ażeby dokładnie opisali wszystko, co 
z niej widać.

No, i wieża znalazła się; jeden z naszych reporterów 
był na niej i oto co zobaczył:

Je s t nas trzech na szczycie: ja, naczelny architekt i war­
townik uzbrojony w potężną lunetę, przez którą widać nie 
tylko cały glob ziemski, ale jeszcze wszystko to, co się na 
nim działo i dziać może,

Zaiste, obszerny widnokrąg do obserwacji. Na zachód 
pienią się z głuchym sziunem fale Atlantyku, na południe 
błyszczy spokojnie zwierciadło morza Śródziemnego, a za 
nim czernieją wybrzeża Afryki, wreszcie od północy 
i wschodu rozciąga się europejski półwysep, przyrośnięty 
do Azji jak olbrzymia huba do dębu.

Wicher dmie wściekły i w różne strony chwieje wierz­
chołkiem 300-metrowej wieży. To przypomina mi owe 
szczęśliwe lata, kiedy w parku łazienkowskim wdrapywa­
łem się na szczyty drzew wybierać młode wrony. Ponieważ 
było bardzo zimno, skosztowaliśmy więc (z naczelnym ar­
chitektem) po kropelce koniaku,

— Co pan tu robisz? — zapytałem patrzącego w lunetę 
wartownika,

— Śledzę, czy Niemcy nie przekraczają francuskiej gra­
nicy — odparł wartownik.

Prosiłem go, ażeby mi pozwolił popatrzeć w czarodziej­
ską lunetę. Wartownik obrzucił mnie groźnym spojrzeniem 
i odpowiedział, że — jako czuwający nad bezpieczeństwem 
kraju, jako pojmujący swe obowiązki żołnierz i obywatel, 
wreszcie jako człowiek honorowy, za żadne skarby świata 
uczynić tego nie może. Musieliśmy aż dwa razy przepić do

187



niego koniakiem i jeszcze ofiarować mu nie zaczętą bu­
telkę, zanim o tyle się udobruchał, że stłumiwszy donośny 
głos obowiązku, pozwolił mi używać lunety w sposób, jaki 
mi się podoba, byłem jej tylko nie połknął.

Wicher jeszcze mocniej zakołysał szczytem wieży, a nam 
zrobiło się zimno. Skosztowaliśmy więc po odrobinie ko­
niaku: ja, architekt i wartownik. Architekt zamyślił się, 
wartownik jednym okiem patrzył w niebo, drugim w ocean 
Atlantycki, a mnie — ogarnęła wielka rzewność.

— Pokażże mi pan moich ukochanych ziomków, kiedy 
już mamy taką cudowną lunetę — rzekłem do architekta. 

Nastawił szkła i skierował czarodziejskie narzędzie na 
plac wystawowy.

Zobaczyłem tam trzy pracujące grupy ludzi: 100 Fran­
cuzów, 100 Niemców i 100 nadwiślańczyków. Każda z tych 
grup miała wznieść osobny budynek z dużych brył cioso­
wych, za których ustawienie płacono im franka od sztuki, 

Niemcy i Francuzi natychmiast wybrali sobie po pięciu 
dyrektorów i wzięli się do roboty. Polacy z początku 
wszyscy chcieli być dyrektorami, o co nawet pobili się 
i rozbiegli. Dopiero gdy im głód dokuczył, zeszli się znowu 
i zapytawszy o radę Francuzów, Niemców, przechodniów 
lub gapiów, wybrali sobie dyrektorów ledwie wówczas, gdy 
pod francuskim i niemieckim budynkiem już stały fun­
damenty.

Ułożono się też o system wynagrodzenia,
W grupie francuskiej i niemieckiej każde 100 franków 

zarobionych dzielono w następny sposób:
Na utrzymanie dyrekcji szło 25 fr., na oszczędność 25 fr,, 

a pozostałe 50 fr. dzielono między wszystkich — po 25 
centymów na osobę,

W grupie polskiej również płacono po 25 cent, jednej 
osobie. Ta jednak była oryginalność, że dyrektorowie brali 
50 fr., a na oszczędność nie odkładano nic.

Pracowano też bardzo rozmaicie w tych grupach. Mocne 
i flegmatyczne Niemcy przenosiły od razu po 12 kamieni,

188



robiąc na godzinę pięć obrotów. Drobni, ale ruchliwi Fran­
cuzi dźwigali tylko po 6 kamieni, ale robili na godzinę p>o 
dziesięć obrotów, Polacy zaś wygłodzeni przez poprzednią 
awanturę, nosili tylko pK) 8 kamieni i robili po sześć obro­
tów na godzinę,

W końcu 10 godzin interes tak się przedstawiał;
Każdy Francuz i Niemiec zarobił p>o 3 franki; prócz tego 

każdy dyrektor dostał 30 franków i na każdą grupę przy­
padało po 150 fr, oszczędności, Polacy zaś zarobili na osobę 
po 2 fr, 40 cent,, a oszczędności nie mieli żadnych, ale ich 
dyrektorzy otrzymali po 46 fr, na osobę,

W czasie w^^joczynku Niemcy za oszczędzone pieniądze 
kupili grochowych kiszek, beczkę piwa i nasycili się tak, 
że każdemu z nich przybyło po pięć funtów wagi. Francuzi 
wypili wina, zakąsili czekoladą i sprowadzili sobie teatr, 
który mocno podtrzymywał wrodzoną żywość ich ducha. 
Polacy zaś nie bardzo syci poszli spać, ale za to dyrekto­
rowie ich wyprawili sobie bal polski, który podziwiano 
w całym Paryżu.

Na drugi dzień jeden z dyrektorów francuskich, wra­
cając z maskarady, wpadł na myśl zbudowania* maszyny, 
która zastępowała pracę 100 ludzi. Współcześnie pięciu 
dyrektorów niemieckich, przestudiowawszy Euklidesa*) 
i Archimedesa*), wysmażyli plan machiny, która zastępo­
wała pracę 90 ludzi. Ale dyrektorowie polscy, zmęczeni 
tańcem, spali, coś do południa i dopiero ku wieczorowi 
jeden z nich wynalazł nową figurę mazura, a drugi bardzo 
misterne łóżko składane, z którego można było zrobić ka­
rabin i fortepian, bez możności jednak grania na fortepia­
nie, strzelania z karbinu i sypiania na łóżku.

Toteż w ciągu następnych dni zarobki Francuzów po­
dwoiły się, Niemców prawie że się podwoiły, a Polaków 
zostały te same. W miesiąc później gmach budowany przez 
Francuzów jaśniał pięknością, Niemców imp>onował siłą 
i niezgrabnością, a polski, ledwie zaczęty, p>oczął się roz-

189



walać. Pracujący bowiem, straciwszy chęć do roboty, wy­
myślali dyrektorom, a dyrektorzy, wiedząc, że na budow­
nictwie już nic nie zyskają, utworzyli balet i postanowili 
objeżdżać Europę,,,

Widok ten — pisze nasz paryski korespondent — na­
pełnił mnie wielkim żalem. Odepchnąłem precz lunetę; 
a że wicher dął coraz mocniej, chwiejąc na wszystkie 
strony wieżą, i mróz ściskał coraz dokuczliwszy, wypi­
liśmy więc po kropelce koniaku: ja, naczelny architekt 
i wartownik.

Żal mój przemienił się teraz w gniew,
— Niech diabli porwą pańską lunetę — krzyknąłem do 

wartownika, — Pokazuje rzeczy głupie i niegodziwe!,,,
— Przecież nie ona temu winna — odparł coraz po­

chmurniej szy architekt.
Wartownik nie odpowiedział nic; zajęty był śpiewaniem 

Marsylianki,
— Wiem, — mówiłem do architekta —  że moi rodacy 

osobliwie rzuceni na obczyznę, nie mogą dorównać ani 
wam, ani Niemcom, Każdy z was nie byłby lepszy w po­
dobnym położeniu. Za to w domu, u siebie, robią co mogą 
i chyba nie gorzej od was,

— Wątła to ludność — rzekł architekt — i powinna by 
dużo pracować nad swoją higieną i dietetyką*),

— Bądź pan o to spokojny — odparłem, — Mamy 
w Warszawie tylu lekarzy, że już tworzy się u nas lekarski 
proletariat, a młodzi medycy wyjeżdżają za guwernerów.

— Zobaczmy jednak, jaki ci ludzie mają wpływ na wasz 
ogół — rzekł architekt i p>oczął kierować lunetę ku 
Warszawie,

Ze smutkiem wyznać muszę, że towarzysz mój nie od 
razu znalazł Warszawę, Szukał jej kolejno w Turcji, W ę­
grzech i w Niemczech i dopiero przypomniawszy sobie 
ze Strabona*) czy innego starożytnego geografa, kierunek 
Wisły — z wielką biedą trafił akurat za wolskie rogatki.

190



Spojrzałem w okular i — włosy stanęły mi na głowie. 
Zobaczyłem bowiem nad zamarzniętą glinianką jakiegoś 
człowieka, który wyrąbawszy lód unurzał kilka razy 
w przerębli towarzyszącą mu kobietę*.. Blada twarz 
i mdłe ruchy unurzonej nasunęły mi myśl, że musi to być 
osoba chora,

— Wariat czy morderca?,,, — spytałem przerażony, 
tym bardziej, gdym spostrzegł, że wykąpana kobieta 
upadła na ziemię, a z je j przymkniętych oczu i nagle 
zmienionych rysów można było poznać, iż umarła.

Tajemnicę tej łaźni wyjaśnił mi w kilka dni wasz 
,,Kurier“, Z rubryki policyjnych wypadków dowiedziałem 
się, że pewien mąż, z porady znachorki, dla przywrócenia 
sił chorej żonie wykąpał ją w gliniance,,.

Współczucie moje dla biednej kobiety było tak wielkie, 
żem trząsł się z zimna, A ponieważ wicher coraz gwał­
towniej trząsł wieżą, wypiliśmy więc po odrobinie ko­
niaku: ja i architekt. Wartownikowi, który już gadał coś 
przez sen, musieliśmy gwałtem otwierać usta i przez zaci­
śnięte zęby wlewać płyn rozgrzewający,

— Jestem pewny, żeś pan w Warszawie nie zobaczył 
nic pocieszającego — rzekł architekt,

— Diabła warta pańska luneta!,,. — mruknąłem,
— Ależ ona pokazuje tylko to, co jest,,,

Z Kroniki Tygodniowej 
Kurier Warszawski, 28 lutego 1887 r.

191









ALEKSANDER ŚWIĘTOCHOWSKI*)

NASZE DROGI POLITYCZNE

Los zachował naszej dobie wyjątkową obfitość cywili­
zacyjnych przemian i zw'rotóvr. Rzadko kiedy w historii 
widnokrąg Europy zaciągnął się chmurami w większym 
jak dziś promieniu i rzadko kiedy rzucił w jej łono więcej 
gromów. Od lat kilkunastu ciągle coś pęka, łamie się lub 
zapadnięciem grozi, ciągle albo widzimy gwałtowne wy­
buchy rozpłomienionej lawy, albo słyszymy jej złowrogie 
w głębokim ukryciu nurtowanie. Jeszcze dymią się dwa 
niewygasłe kratery polityczne na zachodzie, a już przed 
paru dniami rozwarł się nowy, długo wstrząśnieniami za­
powiadany wulkan na południu. Po Hercegowińcach Ser­
bowie wypowiedzieli wojnę Turkom w imieniu własnym 
i całej z nimi połączonej Słowiańszczyzny. W chwilach 
takiego zaognienia się międzynarodowych stosunków dręt­
wieją zwykle wszystkie inne sprawy, a uwaga ogólna, ścią­
gnięta najsilniejszym magnetycznym prądem, zbiega się 
całą swą siłą w dziedzinę polityki. Smutna dola pisma, 
które wtedy nie może ukazać czytelnikom swoim tego 
właśnie zegaru, którym by oni czas swych myśli najchęt­
niej mierzyć pragnęli. Odczuliśmy to niedawno, gdy nam 
program zakazywał w kolumnach Przeglądu  umieszczać 
obrazów wielkiego dramatu, jaki się niedawno rozegrał 
między dwoma plemionami Europy z fatalnym epilogiem 
dla jej cywilizacji. Ażeby wyjść z tej dziennikarskiej bez­
władności, zwłaszcza że ciągłe wróżby obiecywały nam 
spotęgowanie jej ujemnych skutków, ażeby móc czytelni­
kowi pośredniczyć w poznajomieniu się z wypadkami.

is* 195



które silnie i słusznie zajmują jego ciekawość, postara­
liśmy się dotąd zamknięte ujście politycznych opinii 
w piśmie naszym otworzyć.

Mamy jednak na celu w tym rozszerzeniu program — 
nie nowinkowość. Z tego długu wypłacą się całkowicie za 
nas telegramy. Punkt zaś ciężkości naszych politycznych 
rozumowań padać musi na stronę znacznie większej wagi. 
Zawsze, a tym bardziej wtedy, gdy stosunki międzynaro­
dowe szybko się zmieniają, gdy nagle występują do życia 
idee albo nowonarodzone, albo kiedyś żywcem pogrzebane, 
każde społeczeństwo winno bez chwiejności decydować się 
w swych politycznych sympatiach i opiniach, A nie ma, 
powtarzamy — nic ma takiego, dla którego by te stosunki 
i idee mogły być obojętne. Socjalne grupy ludów pierwot­
nych stykają się z sobą luźnie, ale organizacja narodów 
ucywilizowanych tak je wzajemnie między sobą zazębia, 
że każdy silniejszy ruch jednego odczuwa drugi. Dla 
Mandingów*) mogą mało znaczyć rewolucje między Man- 
dingami, ale na gruncie cywilizacji nic rodzi się ani jeden 
myślący człowiek przy jednym je j krańcu, ażeby go inni 
przy drugim nie obchodzili. Bo nie zapominajmy, że każdy 
z nas, wolą czy niewolą, należy do jakiegoś obozu w wiel­
kiej politycznej kampanii i że zwycięstwo lub porażka 
tego obozu oddziaływa z większej lub mniejszej odległości 
na los wszystkich zgromadzonych pod jego chorągwią. 
Świat cywilizowany dzieli się nic tylko na Finnów i Ger­
manów lub na Słowian i Romańczyków, lecz obok tego na 
postępowców i wsteczników, na rojalistów i republikanów, 
na wolnomyślących i fanatyków. Wszystkie te żywioły 
łączą się z sobą na zasadzie praw powinowactwa, wbrew 
najjaskrawszym rasowym różnicom. Odmiany w budowie 
szkieletów lub barwie skóry odrywają naród od narodu, 
pokrewieństwo dążeń je spaja. Solidarność interesów jed­
noczy najdalej względem siebie rozłożone a jednorodne 
elementy, tak że w ciele Europy potworzyły się z nich 
osobne gałęzie nerwów, po których przebiegają właściwe

195



im prądy. Nie tylko jezuici lub Żydzi odczuwają jedno­
cześnie, na wszystkich punktach, każdą działającą na ich 
wrażliwość zmianę, lecz również, chociaż może ze słabszą 
wybitnością, objawia się ona w każdym składniku cywili­
zacji. Nie sam pieniądz ma giełdę i wahające się kursy, 
ma je także wszelka polityczna idea. A jak każdy pie­
niężny spekulant strzec się musi, ażeby nie skupował pa­
pierów zakwestionowanych lub opartych na wątpliwym 
kredycie, tak również każdy światły obywatel, każdy doj­
rzały naród musi starannie obliczać wartość swych poli­
tycznych idei. Przeciwko tej ostrożności grzeszyliśmy nie­
raz i pokutowaliśmy ciężko. Rozkochani w widziadłach, 
ślepo ufając pierwszym natchnieniom, bez uwagi co i gdzie 
wabi, ginęliśmy jak balladowi bohaterowie, biegnąc w ob­
jęcia najrozmaitszych politycznych, zawsze z wodnych, ru­
sałek, Rzecz niezawodna, że Prometeusz rozdając ludziom 
talenty nie nam ofiarował polityczny rozum. Trzy czwarte 
naszej historii składają dowód tego kalectwa. Są w niej 
najpiękniejsze porywy, ale niemal zawsze przypadają na 
czas ,,mądrości po szkodzie“. Zanadto wierzyliśmy i za 
długo niestety wierzymy, że są idee bezwzględne i wieczne. 
Uparłszy się więc przy jakiejś, broniliśmy jej nawet 
Vvtedy, gdy już słusznie przegrała sprawę przed wszystkimi 
trybunałami cywilizacji, gdy stała się w niej pośmiewi­
skiem, Ze zdumiewającym fanatyzmem walczyliśmy prze­
ciwko prawom czasu, nie widząc lub nie dbając, że jego 
potęga zmiata nas, nie zatrzymawszy się nawet w swoim 
pochodzie, Z tej taktyki wypłynąć mogło jedno następstwo 
i to nas rzeczywiście nie minęło: nauczyliśmy się wspaniale 
ginąć, ale nie umieliśmy nigdy rozumnie żyć. Raczej paść, * 
niż ustąpić — krzyczeliśmy zawsze, i na nieszczęście nawet 
wtedy, gdy nie warto było padać, a trzeba było ustąpić. 
Przypomnijmy sobie tylko te hasła rozlegające się przez 
cały wiek XVIII, Jeśli bohaterstwo śmierci jest do zupeł­
ności cnót narodowych potrzebnym, to już je posiadamy;

197



teraz trzeba postarać się o inne, mniej poetyczne ale ko­
rzystniejsze — o bohaterstwo umiejętnego życia. Nie tu 
miejsce na szczegółowe w tym względzie rady, ale tu na­
leży ich ogólna zasada, W obecnym zawichrzeniu Europy 
nie możemy przyjąć udziału tylko swoją w tę lub inną 
stronę skierowaną sympatią, a skorzystać tylko na poli­
tycznej wiedzy i roztropności. Jakikolwiek będzie przebieg 
gry, my się w niej sami nie postawimy, bośmy do niej nie 
wciągnięci i nie powołani. To jednak nie wyłącza potrzeby 
i obowiązku moralnego korzystania z cudzych doświad­
czeń, a przede wszystkim upatrywania w powikłanym 
paśmie politycznych interesów tych nici, które się wiążą ze 
szczęściem każdego cywilizowanego narodu. Pamiętajmy, 
że nie jesteśmy żadną Anglią lub Francją zmuszoną spe­
kulować na zyskowne rezultaty swej dyplomacji, lecz 
bierną w całej sprawie gromadką, której istnienie, bezpie­
czeństwo i przyszłość zależą od mądrego zsolidaryzowania 
się z potęgą posiadającą szanse trwałości i przewagi. Dziś 
środek politycznego ciążenia przeniósł się na południowe 
skrzydło Słowiańszczyzny, Koguty dziennikarskiej i gabi­
netowej polityki pieją na daleko większą burzę, bez 
względu wszakże na je j rozmiar i rezultaty współczucie 
nasze należy się jedynie żywiołowi plemiennie i cywiliza­
cyjnie z nami spokrewnionemu — Słowianom, Kto wie, 
czy to nie pora, w której zaczną się sprawdzać od dawna 
głoszone proroctwa Zachodu o wielkiej przyszłości sło­
wiańskiego szczepu, W tych bowiem jego odroślach, które 
na pozór uschły, odcięte od pnia i niszczone powiędły, 
budzi się naraz gorące życie, energia, siła. Błogosławimy 
temu zmartwychwstaniu wszystkimi uczuciami serca, bo 
ono odkupuje wielką sprawę cywilizacji przez narodowe 
wyzwolenie i sprawę plemienia, którego szczęściem, mocą 
i swobodą żyć jedynie możemy. Niechaj sobie Anglia po­
święca wszystkie ludzkie prawa na ofiarę swego skarbca 
i niech broni mongolskiego robaka, któremu chce prze­
dłużyć konanie kosztem zdrowej krwi słowiańskiej, my ko-

198



rzystajmy z tego, że nas żaden szachrajski interes do nie- 
godziwości nie zmusza i zapiszmy swoją sympatię na 
sztandarach słowiańskich,

Jćik przyszłość sprawę południowej Słowiańszczyzny 
rozstrzygnie, nie możemy i nie potrzebujemy dziś wróżyć, 
W szczegółowych, bezpośrednio z wypadkami związanych 
artykułach, będziemy mieli sposobność uwiadomić czytel­
nika albo o rezultatach spełnionych, albo możliwych. Dziś 
określamy naszą pozycję tylko tym ogólnym zapewnie­
niem, że jakiekolwiek będą bezpośrednie skutki zdarzeń 
obecnie dokonywających się, my święcić będziemy tylko 
tryumfy cywilizacji, sympatyzować tylko z je j czynnikami, 
cieszyć się tylko jej zwycięstwem. Każda jej porażka bę­
dzie dla nas pogrzebowym wspomnieniem, chociażby na­
wet przyniosła naszemu społeczeństwu jakieś doraźne ko­
rzyści, bo sądzimy, że j ak we wszystkich innych kierun­
kach myśli, tak i w polityce powierzenie swych uczuć 
i losów straży postępu jest jedyną drogą, na której każdy 
naród znaleźć może nieomylne wskazówki trwałego i wy­
trwałego życia.

Przegląd Tygodniowy 1876, nr 27,

ELIZA ORZESZKOWA*)

PATRIOTYZM I KOSMOPOLITYZM*) 

(Wyjątki)

,,Dobrobyt, który cię otacza, jakkolwiek skromny, stwo­
rzony jest w ciężkich mozołach i srogich cierpieniach ludz­
kich; toteż myśl jak najczęściej o tym, do czego cię uży­
wanie go obowiązuje," Myśl więc o rolniku, dzięki któremu 
odżywiasz organizm swój grubym choćby i twardym kawał­
kiem chleba; o handlarzu, który stając się pracowitym

199



i ruchliwym czynnikiem zamiany, podał ci w ręce to, po co 
musiałbyś dążyć w dalekie strony; o rzemieślniku, który 
wzniósł ściany mieszkania twego tak, aby wśród nich było 
ci ciepło, jasno i bezpiecznie,.. Zstąp niżej i myśl o ziemi 
tej, z łona której powstaje wszystko co żywi; o powietrzu 
tym, które utrzymuje byt wszystkiego co żyje; o wodach 
tych, które niosą z sobą żyzność i wzmagają ruch działań 
i stosunków ludzkich; o lasach, które kiedykolwiek chło­
dziły cię swym cieniem i pmiły swymi woniami; o niwach 
szerokich, po których kiedykolwiek oko twe biegło swo­
bodnie i wesoło; o wzgórzach, ze szczytów których ogar­
niałeś widoki sprawiające ci estetyczną uciechę; o wszyst­
kich ścieżkach i drogach, które w latach dziecięcych, mło­
dzieńczych, dojrzałych, ułatwiały ci dojście ku celom; za­
baw twych, nauki, korzyści. Lecz wznieś się też wyżej — 
i pomyśl o wszystkich mistrzach i przewodnikach myśli 
twojej i twych uczuć, poczynając od prostej i nieuczonej 
piastunki, która pierwsza nauczyła cię nazywać po imieniu 
wszystko, co cię otacza, aż do nieznanych ci przyjaciół, 
którzy wśród nocy bezsennych może, a pewnie w ciężkim 
trudzie umysłu i z gorącym serc biciem, skreślili wszystkie 
te książki, które przez całe twe życie uczyły cię poznawać 
świat, ludzi i samego siebie, w znudzeniu przynosiły ci 
rozrywkę, w smutku pociechę, w wątpliwości twe wlewały 
promień przewodni, w troskach udzielały rad i zachęty. 
Lecz spojrzenie swe zanurzając w przeszłość, wspomnij też 
nie tylko ,,o ojcu swym, który tyle o tobie myślał“, lecz
0 wszystkich tych ojcach i praojcach swoich, którzy od 
czasów zapadających w mroki oddalenia gotowali dla 
ciebie drogi, uprawiali pola, wznosili grody, tworzyli
1 przetwarzali stosunki społeczne, dokonywali prób licz­
nych a ciężkich, zgromadzali zasoby doświadczenia 
i wiedzy, aż wszystko to razem złożyło się na krew, która 
w żyłach płynie, na sposób, w jaki nerwy twe przyjmują 
wrażenia od otaczającego świata, na' proces ten, którym

200



myśl krąży po twej głowic, na dźwięki i układ mowy, która 
myśl swą wyraża, na sumienie to, które będąc zbiornikiem 
wyrobionych wiekami pojęć, uczuć i przywyknień, pozwala 
ci rozpoznawać zło i dobro, wytwarza moralne twe pociągi 
i wstręty. Myśląc o tym wszystkim, myśleć będziesz nic
0 czym innym, tylko o rodzinnej ziemi i narodzie swym 
całym, pojętym w przeszłości i teraźniejszości, we wszyst­
kich stanach jego, warstwach i przejawach. Myśląc o tym 
wszystkim możesz-żc pomyśleć, przypuścić choćby, że 
ziemi tej, temu narodowi nic się od ciebie w zamian nic 
należy?,..

Przysługi otrzymane od społeczeństwa rodzimego jed­
nostka wynagrodzić może tylko osobistą, własną pracą, 
a części zasobu zgromadzonego przez wieki i miliony na 
korzyść swą użyte, zwrócić zasobowi temu w postaci wy­
tworów tej pracy. Obowiązek ten wzmaga się tu wysoce 
dwoma względami. Naprzód: człowiek każdy ż natury swej 
przez pewną część swego życia, mianowicie do chwili 
osiągnięcia pełni sił i wzrostu, nie tylko żyje wszechstron­
nie kosztem ogólnego zasobu, ale jeszcze z zasobu tego 
czerpie coś dla przyszłości własnej, pod postacią wycho­
wania i wykształcenia. W porze tej życia wypłata wszelka 
jest niemożliwą, a jednostka zużywa mniej albo więcej,
1 mniej albo więcej bierze na zużycie przeszłe, ale nie 
produkuje nic. Cały więc ciężar długów zaciągniętych 
w początkach życia spada na dalszy ciąg jego i jeżeli 
istnieje w ludzkości prawda jaka jasna jak słońce, jest nią 
ta, że jednostka ludzka winna ogółowi wytworami pracy 
swej zwrócić to, czym tenże ogół darzył ją wtedy, gdy 
była ona częścią jego bezczynną, drobną płonką pielęgno­
waną dla przyszłości. Następnie: niczyje najbystrzejsze 
oko wyśledzić nie zdoła zakrętów i początków tych nici, 
po których przybywają do człowieka wszystkie ozdoby 
i uszlachetnienia jego życia. Nici te wysnuwają cię często­
kroć z punktów tak odległych w czasie i przestrzeni, że nie

201



tylko ręka trzymająca pieniądz dosięgnąć ich nie może, 
ale nawet usiłując odkryć je i powiązać, myśl plątać się, 
a imaginacja omdlewać musi. Nic to, że jednostkę, od któ­
rej otrzymałeś ten przedmiot użycia, wynagrodziłeś sto­
sownie do cen istniejących na obecnym rynku, lecz myślą 
i wyobraźnią cofnij się ku początkom powstania w kraju 
przedmiotów podobnych i spróbuj dosięgnąć wszystkich 
tych, którzy przez ciąg historii najprostszego choćby 
przedmiotu tego ponosili trudy wynalazku lub przyswaja­
nia, trwogi i straty prób, zawody, zniechęcenia i znowu 
bolesne i ciężkie wytężanie sił! Nic to, że serce uderzyło 
ci żywo i rozkosznie na widok lub dźwięk jakiś, który 
całkiem darmo na pozór ujrzeć lub dosłyszeć można w na­
turze lub pośród ludzi. Lecz zdołasz-że policzyć wszyst­
kich tych, którzy sprawili, żeś uszczęśliwiające serca ude­
rzenie uczuć był w stanie? Nic to, że myśl jakaś, która 
jak promień - słoneczny do głowy twej wnikając, oświeciła 
przed tobą punkt jakiś trwożący cię dotąd, przyszła ci 
bezpośrednio od tej właśnie osoby, która myśł tę dała ci 
darmo ałbo za zapłatę w postaci pieniędzy. Nigdy nie doj­
dziesz, skąd najpierw myśl ta wytrysnęła, kto stworzy­
cielem jej był pierwotnym, ile umysłów i w jakich we­
wnętrznych trudach ją piastowało, jakie bołesne a pracowite 
prądy społeczne niosły ją po kraju twym póty, aż przy­
niosły ustom tym, z których je wziąłeś; i nigdy jeszcze nie 
dojdziesz ani tych prac i dążeń, przez które usta te zdol­
nymi były do wypowiedzenia ci tej myśli, ani tych, za 
sprawą których tyś ją zrozumieć i przyswoić sobie po­
trafił, W jakiż więc sposób bezpośrednio wynagrodzić 
zdołasz owych wszystkich nieznanych, oddalonych, po­
martych? Nie nasycisz ich głodu, nie pocieszysz boleści, 
nie otrzesz z czół ich znoju ani łez z ich oczu, bo ałbo 
nie wiesz kim i gdzie są, albo już nie ma ich wcale na 
ziemi. Byłby to dług do spłacenia niepodobny, gdyby nie 
istniała indywiduałność narodowa pojęta w przyszłości

202



i teraźniejszości i we wszystkich składowych swych częś­
ciach i warstwach, gdyby też nie istniało pojęcie patrio­
tycznego obowiązku. Owi nieznani, pomarli dobroczyńcy 
nasi należą lub należeli do narodu; narodowi zwrócić 
winieneś w postaci wytworów pracy własnej to, co wziąłeś 
od cząstek narodu w nim też powstałych, przezeń wyży­
wionych i możnością tworzenia i darzenia zaopatrzonych.

Idźmy dalej. Każdemu zapewne łatwo jest zrozumiałym, 
że obowiązek ten stosuje się nie tylko do przysług i prac 
materialnych, lecz także moralnych i umysłowych. Lecz 
z prostej i jasnej tej prawdy wynika cały szereg patrio­
tycznych obowiązków nakazujących pracę nie tylko już 
nad wytwarzaniem bogactwa materialnego, ale też nad 
umoralnianiem i oświecaniem siebie i innych w celu wlania 
do moralnego i umysłowego zasobu ogółu jak największej 
sumy możliwie najdoskonalszych uczuć, myśli i czynów. 
Nie poiłobna przecież kształcić siebie samego ku pożytkowi 
ogółu i na ogół ten w kierunku doskonalenia go skutecznie 
oddziaływać, bez najlepszego możliwie zapoznania się 
z nim i bez żywego, a o ile tylko podobna, czynnego współ­
udziału we wszechstronnym jego , życiu. Stąd obowiązek 
podkładania pod wykształcenie ogólne ludzkie tła narodo­
wego czyli: znajomość dziejów, mowy, piśmiennictwa, sto­
sunków i potrzeb narodowych i poświęcenia części sił 
swych i czasu pełnieniu funkcyj publicznych, których zada­
niem jest bądź sterowanie publicznym śmnieniem i obycza­
jem, bądź strażnictwo nad politycznymi, towarzyskimi 
i ekonomicznymi stosunkami ogółu, Z dwu tych obowić ẑ- 
ków należycie pojętych i spełnianych wytwarza się cały 
rząd tak zwanych cnót publicznych. Nie dość jest bowiem 
zgromadzić największy choćby zasób wiadomości o społe­
czeństwie rodzimym, trzeba jeszcze, pragnąc w dotirej 
wierze oddania mu przysług rzetelnych, w zasób ten wlać 
światło wszechstronnych i bezstronnych poglądów, z któ­
rych jedne i drugie niezmiernie trudnymi są do wypraco-

203



wania i osiągnąć się dają tylko przez silną wolę trzyma­
jącą na wodzy osobiste, a częstokroć stopnia namiętności 
sięgające pociągi i wstręty. Pośród narodów z cywilizacją 
dawną i rozwiniętą nie ma ani jednego, który by w prze­
szłości swej i teraźniejszości nie zawierał licznych 
a sprzecznych ze sobą kierunków myślenia, czucia i dą­
żenia. Na rozliczne kierunki te zapatrywać się ze stano­
wiska, o ile można, przedmiotowego, odłączyć od nich 
wszelkie względy na interesy osobiste, a w sądzeniu ich, 
powściąganiu, lub ¡wpieraniu, rządzić się tylko względami 
na pożytek lub szkodę, które przynieść one mogą ogółowi, 
rzecz to istotnie trudna częstokroć, że jednak nic niemoż­
liwa do osiągnięcia — świadczą o tym nierzadkie w mi­
nionych i spółczesnych nam dziejach napotykane przy­
kłady. Kiedy amerykański bohater odmawia przyjęcia 
ofiarowanego mu tronu; kiedy w najnowszych czasach fran­
cuski mąż stanu popiera formę rządu, której przez życie 
całe nie sprzyjał, bo widzi w niej jedyny sposób zjedno­
czenia roztarganej niezgodą wewnętrzną Francji; kiedy 
gdzie indziej całe klasy społeczne zrzekają się dobrowol­
nie przywilejów swoich, skoro one losom ogólnym grozić 
się zdają; kiedy wobec niebezpieczeństwa publicznego 
milkną spory stronnictw religijnych i politycznych, a to­
warzyskie różnice usuwają się w dal, ażeby nie przeszka­
dzały w jednomyślnym pełnieniu obowiązków publicznych, 
we wszystkich przykładach tych widzimy nie co innego, 
tylko zrzeczenia się osobistych zaszczytów i korzyści, usu­
nięcie na stronę osobistych sympatyj i wstrętów, na rzecz 
ogólnego pożytku i bezpieczeństwa.

Jest to poświęcenie części siebie samego na rzecz ogółu, 
drugi po pracy obowiązek patriotyczny....

Gdzie i w czym ujrzymy istotną rację powstania i bytu 
teorii obywatelstwa świata?

Pozostają nam do oglądania dwa tylko zjawiska, lecz 
wielkie i piękne, a przede wszystkim wysoce prawdziwe.

204



Pierwsze z nich ukazuie nam, że czym jednostki w naro­
dach, tym są w ludzkości narody; że są to ciała ściśle 
związane ze sobą, naprzód: mnóstwem podobieństw istnie­
jących obok i pomimo niemożliwych do zgładzenia różnic; 
następnie: wspólnością dążeń nie tylko nie nadwerężoną, 
lecz, owszem, wspieraną podziałem pracy; na koniec: zwi- 
kłaniem interesów wzajemnych takim, że pomyślność 
i wzrost zarówno jak cierpienie i upadek jednego z tych 
zbiorowych członków ludzkości, niechybnie, jakkolwiek nie 
z równą zawsze wyrazistością, dobre lub złe następstwa 
sprowadza dla wielce oddalonych nawet miejsc i czasów. 
Drugim zjawiskiem jest ów mniejszy lub większy pociąg, 
który mieszkańcy ziem różnych, pomimo zachodzących mię­
dzy nimi niezgód i walk, czują wzajem ku sobie i budze­
nie się od czasu do czasu w łonach narodów wstrętu ku 
niezgodom i walkom, litości nad przelewanymi kędyś da­
leko łzami, oburzenia nad dokonaną kędyś przemocą 
i krzywdą.

Podobieństwom swym, wspólnym dążeniom i wzajemnym 
odpowiedzialnościom udzielimy ogólnego miana solidar­
ności ludów; pociągi te zaś, litości i głuche bóle, pocho­
dzące z uderzeń oddalonych w przestrzeni lub czasie, na­
zwiemy wiążącym ludy współczuciem. Solidarność tedy 
ludów i ich pomiędzy sobą współczucie, — oto jedyna 
racja powstania i bytu idei obywatelstwa świata,

Wilno, 1880.

205





Z A K O Ń C Z E N I E

BOLESŁAW PRUS*)

NAJOGÓLNIEJSZE IDEAŁY ŻYCIOWE 

(1897 — 1900)

VIII. Zamknięcie

Od wielu lat, już to dzięki osobistym skłonnościom, już 
to z obowiązków dziennikarskich, zastanawiałem się nad 
położeniem naszego kraju.

Przypatrywałem się jego wycinanym lasom, wodom po­
zbawionym ryb, polom, które nie wydają tyle plonów, ile 
wydawać by mogły. Widywałem jego chaty niewygodne 
i niezdrowe, jego złe drogi, przy których barbarzyńskie 
ręce wyłamywały drzewa. Oglądałem małe miasteczka, ich 
szpetne ulice, zatrute studnie i na pół walące się domy...

Nie lepiej działo się z ludnością odznaczającą się trzema 
bardzo smutnymi cechami: biedą, ciemnotą i matą wytwór­
czością. Nie lepiej ze zwierzętami, które są drobne, głodne, 
niemocne i dręczone.

Słowem — gdziekolwiek zwróciłem oczy, widziałem, że 
kraj ten i to społeczeństwo w cywilizacyjnym pochodzie 
znajduje się bardzo daleko poza innymi europejskimi spo­
łeczeństwami.

Jednocześnie przypatrywałem się klasom inteligentnym. 
Widziałem, że mają one niewątpliwie zdolności umysłowe, 
pewien zasób wiedzy, sporo szlachetnych uczuć, a nawet 
skłonność nie tylko do ofiar, ale i do poświęceń. Byłem 
więc zdziwiony przekonawszy się, że inteligencja ta pra­
wie nie oddziaływa na rozwój niższych warstw społeczeń­
stwa.

207



Stopniowo przekonałem się, że nasze klasy oświecone 
i zamożne obok niewątpliwych zalet posiadają dwie grupy 
wad.

Pierwsza grupa zależy od naszego charakteru, w którym 
uczucie stanowczo przeważa nad myślą i wolą. Nadto 
w dziedzinie myśli fantazja i skłonność do marzeń góruje 
nad obserwacją i ścisłym rozumowaniem. W sferze uczuć 
popęd do uciech stołu i łoża, tudzież skłonność do zabaw, 
nie pozwalają rozwijać się wielkim uczuciom, to jest na­
miętnej miłości, dumie, popędowi do władzy itd.

Nareszcie w zakresie woli jesteśmy skłonni do działań 
wybuchowych, nie lubimy pracy małej i wytrwałej, a już 
zupełnie brakuje nam karności, tej cnoty społecznej, przez 
którą człowiek umie słuchać i uczy się rozkazywać.

Druga grupa wad wypływa z zastosowania naszego cha­
rakteru do życiowych stosunków i wytwarza dziwne rezul­
taty. Nieraz na przykład spotykamy ludzi, którzy mówią:

— Ja  tak kocham kraj i społeczeństwo, że poświęciłbym 
dla nich życie...

W praktyce zaś z największym zdumieniem widzimy, że 
ludzie ci — wprost nie lubią naszych krajobrazów, a po­
gardzają chłopami, rzemieślnikami, handlarzami...

Znaczy to, że ci ludzie nie kochają rzeczywistego kraju 
i społeczeństwa, wśród których żyjemy i które stanowią 
prawdziwą ojczyznę człowieka, ale są zakochani w jakimś 
umysłowym tworze złożonym z odległych wspomnień i nie­
określonych pragnień. Dla tego nierzeczywistego kraju 
i spKjłeczeństwa golowi są naprawdę do ofiar i poświęceń, 
które jednak rzeczywistej ziemi i jej mieszkańcom naj­
mniejszego nie przynoszą pożytku.

Tej kategorii ludzi, skądinąd szlachetnych i ukształco- 
nych, nikt nie wytłumaczy, że każdy z nich zrobiłby nie­
równie lepiej i więcej dla dobra kraju, gdyby zamiast gi­
nąć — nauczał bliźnich czystości, jadania tanich a pożyw­
nych pokarmów, jakiegoś rzemiosła...

208



Krótko mówiąc, inteligencja nasza odwraca się i pogar­
dza praktycznymi zadaniami życia.

Rzecz prosta, że wobec takich spostrzeżeń musiały na­
suwać mi się bardzo ważne pytania: Jakby powinno wy­
glądać modelowe, doskonale rozwinięte społeczeństwo, 
i modelowy, doskonale rozwinięty człowiek?,.. Czym nasz 
naród i nasi ludzie różnią się od podobnych ideałów?,,. 
Co powinniśmy robić, jakie przymioty w sobie rozwijać, 
ażeby zbliżyć się do ideałów człowieka i społeczeństwa?,..

Łatwo pojąć, że naród i człowiek wówczas tylko może 
istnieć, żyć, rozwijać się, kiedy chodzi drogami wyznaczo­
nymi przez naturę, spełnia cele natury. Ale czy w rzeczy­
wistości są takie drogi i cele?,.. Niewątpliwie są. Każda 
rzecz na świecie musi być jakąś, musi ulegać zmianom, 
musi działać na inne rzeczy. Jakość zaś może być dosko­
nała lub niedoskonała, zmiany, którym rzecz ulega, mogą 
być dla niej korzystne lub niekorzystne, czyli szczęśliwe 
lub nieszczęśliwe, a nareszcie działanie, jakie ona wywiera 
na zewnątrz, może być dla innych rzeczy użytecznym lub 
szkodliwym.

Oto jest źródło trzech Ideałów, które uważam za naj­
wyższe i najogólniejsze nie tylko w świecie ludzkim, lecz 
w całej naturze. Ideałami tymi są: Szczęście, Doskonałość, 
Użyteczność, Autor nie wymyślił ich, lecz tylko odkrył 
w zasadniczych i najogólniejszych stosunkach rzeczy w ja ­
kości, zmianach i działaniu,

W pierwszej części niniejszej pracy starałem się bliżej 
określić najogólniejsze Ideały, Doskonałość polega na ist­
nieniu rozmaitych części i własności, które tworzą całość 
zorganizowaną, gdzie wszystko wspiera się wzajemnie.

Szczęście w istotach żywych wynika ze zmian wspiera­
jących życie, zdrowie i rozwój. Nareszcie Użyteczność, 
polega na takich czynach, które wywołują Szczęście i Do­
skonałość,

W drugiej części wykazałem stosunek Ideałów do roz­
maitych Dziedzin świata, a więc do Wyrobów, Utworów,

14 Publicystyka pozytywizmu 209



Natury, Człowieka i Społeczeństwa, Zastosowanie to 
szczególniej w dwu najważniejszych Dziedzinach, jakimi 
są: Człowiek i Społeczeństwo, pozwoliły nam odkryć naj­
wyższe Idee a zarazem najważniejsze Instytucje społeczne, 
jakimi są: Filozofia, Religia, Rząd, Nauka, Towarzyskość, 
Praca, Sztuka, Użycie i Sport wraz z ich przeciwieństwami, 
które w życiu społecznym tworzą chorobliwe zjawiska.

Istnieje bardzo upowszechniona opinia, że — najwyż­
szym celem życia, a więc i najwyższym dążeniem czło­
wieka powinno być Szczęście, Wbrew temu starałem się, 
jeżeli nie dowieść, to przynajmniej zaznaczyć, że zarówno 
ludzie jak i społeczeństwa dążyć muszą do urzeczywistnie­
nia wszystkich trzech Ideałów, żadnego lue pomijając. 
Każdy człowiek i każdy naród ma prawo być szczęśliwym, 
ma obowiązek być użytecznym i musi dążyć ku doskona­
łości, Gdy tego nie chce lub nie może czynić, życie jego 
i charakter jest okaleczały, potworny.

Na pytanie: jakim sposobem w naszych duszach powinni 
byśmy uporządkować Ideały?,,, odpowiedziałem, że pierw­
sze miejsce należy wyznaczyć Użyteczności, drugie Dosko­
nałości, trzecie Szczęściu, Do takiego uporządkowania skło­
niło mnie wiele powodów, spośród których wymieniam na­
stępujące:

Zaspokojenie głodu jest rodzajem szczęścia. Otóż zanim 
człowiek osiągnie je, musi zdobyć materiał pokarmowy 
i przygotować go odpowiednio. Czyli — człowiek pierwej 
musi spełnić jakieś czyny użyteczne, zanim zdobędzie od­
robinę szczęścia. Też same zjawiska spotykamy, gdy cho­
dzi o małżeństwo, o wiedzę, o nacieszenie się dziełami 
sztuki itp.

Użyteczność jest fundamentem szczęścia, o niej więc mu­
simy myśleć pierwej aniżeli o szczęściu. Czy jednak tylko 
o niej?,,.

Wyobraźmy sobie człowieka, który za pomocą pracy 
czyli użyteczności już zdobył materiały pokarmowe, mał­
żonkę, pieniądze, wiedzę,,, Ale gdyby wszystkich tych da-

210



rów używał bez pomiarkowania, gdyby się przejadał, upi­
jał, popełniał rozpustę, przepracowywał, dlatego że każde 
podobne nadużycie w danej chwili robiłoby mu przyjem­
ność, czy człowiek ten postępowałby rozsądnie?,,. Bynaj­
mniej, gdyż taki sposób życia doprowadziłby go do ruiny 
fizycznej i duchowej, skutkiem której jego Rozwój zostałby 
zahamowany.

A zatem —  nawet w chwili korzystania ze Szczęścia, 
jeszcze nie można podda,wać mu się w zupełności, jeszcze 
trzeba myśleć o innym Ideale, mianowicie o Doskonałości, 
Gdy bowiem Szczęście nie prowadzi do doskonałości, prze­
staje być Szczęściem i przeradza się w cierpienie, w upa­
dek moralny.

W planach więc naszych po Ideale Użyteczności należy 
się miejsce Doskonałości, a dopiero po tej — Szczęściu,

Po wtóre — jest rzeczą godną uwagi, że gdy każdy czło­
wiek sądzi, iż przede wszystkim powinien dbać o własne 
szczęście, cały ustrój społeczny jest skierowany do tego, 
ażeby człowiek w pierwszej linii był —  użytecznym dla 
innych. Spojrzyjmy głębiej w życie: lekarz leczy nie sie­
bie, rzemieślnik wyrabia odzież, sprzęty, obuwie, budowni­
czy wznosi gmachy znów nie dla siebie, lecz dla innych, 
adwokat broni spraw nie swoich, ale cudzych,,. Krótko mó­
wiąc, każdy w życiu musi być pierwej użytecznym i za to 
zyskać prawa do szczęścia.

Stąd między dążeniami człowieka a biegiem życia spo­
łecznego istnieje rozdźwięk, który byłby mniejszy, gdy­
byśmy z góry wiedzieli i wierzyli, że —  Użyteczności na­
leży się miejsce przed Szczęściem.

Czy uwagi powyższe znaczą, że człowiek powinien wy­
rzec się praw do szczęścia?...

Nie, one tylko zachęcają do pewnych zmian w trybie na­
szego myślenia. Ludzie mówią dziś: ,,Muszę być szczęśli­
wym, mam prawo do szczęścia, a inni powinni mi do tego 
pomagać." Tak mówimy, tak myślimy i.,, spotykają nas 
ciężkie rozczarowania.

14* 211



Należałoby zaś myśleć i mówić, a nade wszystko wie­
rzyć cokolwiek inaczej, mianowicie:

,,Muszę być Użytecznym, a dopiero za cenę użyteczności 
kupię sobie prawo do Szczęścia, z którego będę o tyle ko­
rzystał, o ile jest to potrzebnym do mojej Doskonałości,“ 

Każdy człowiek ma chyba w życiu swoim momenty, 
w których myśli według powyższej formuły, no — i wątpię, 
czy jest mniej szczęśliwym aniżeli wówczas, gdy wszystko 
poświęciłby, ażeby osiągnąć szczęście.

Nie mniejszy chaos widzimy w rozwoju naszych władz 
duchowych. Szczególniej my, Polacy, dozwalamy najsilniej 
rozwijać się Uczuciom, następnie pracujemy nad ukształ- 
ceniem Myśli, wcale zaś nie dbamy o Wolę,,,

Tymczasem siła, która stanowi o wartości człowieka, 
przez którą nabywa on praw do istnienia, jest — jego 
Wola, czyli zdolność działania, wywoływania zmian w Na­
turze, Przedmiotach i Ludziach; Myśl zaś odgrywa rolę 
kierownika tej siły, dla której — Uczucie — stanowi po­
budkę.

Jak  spomiędzy trzech Ideałów: Użyteczności, Doskona­
łości i Szczęścia — żadnego nie można było zaniedbać, 
tworzą one bowiem ścisłą całość, niby głowa, tułów i koń­
czyny, podobnie z trzech Władz duszy, to jest: Myśli, 
Uczucia i Woli nie można pomijać żadnej, gdyż i one two­
rzą jeden organizm, gdyż i one są tak ściśle związane ze 
sobą, jadc: głowa, tułów i kończyny,

Ale i w rozwijaniu władz duszy trzeba zachować jakiś 
ład, a mianowicie: najusilniej kształcić Wolę, po niej Myśl, 
a po tej Uczucie, Porządek ten jest szczególniej ważnym 
dla nas, Polaków, którzy dotychczas praktykowaliśmy 
wprost przeciwny.

Czy niniejsza rada ma na celu zduszenie Uczuć?,,, By­
najmniej, Ona ma tylko na celu i>odźwignąć Wolę i Myśl, 
które naprawdę rządzą światem, a przez nas są zaniedby­
wane, prz^Tiajmniej w teorii,..

212



w  tym miejscu Czytelnik może postawić następujące 
pytanie:

— Zalecasz nam, ażebyśmy ciągle myśleli o użyteczności 
i starali się być użytecznymi. Czy nie prościej jednak by­
łoby wprost zalecić znane od wieków przykazanie: ,,Kochaj 
bliźniego jak siebie?,,,"

Niestety — nie, ,,Kochaj bliźniego,,," jest nakazem bo­
skim, ma źródło nadziemskie, zasada zaś Użyteczności jest 
ziemską i dziś nieustannie praktykuje się w stosunkach spo­
łecznych.

Piekarz stara się wypiekać dobre ciasto czyli — być 
użytecznym, nie myśląc, że wyrób ten może nakarmić jego 
nieprzyjaciela; szewc szyje dobre buty nie troszcząc się, 
że chodzić w nich może człowiek jemu nienawistny. Po­
dobnież, bez względu na międzynarodowe antypatie, Fran­
cuz stara się wyrabiać jak najlepsze towary dla Anglików 
i Niemców, Niemiec dla Anglików i Francuzów itd.

Słowem — bez wykonania prawa Użyteczności nie mo­
głyby istnieć społeczeństwa, jak bez krążenia krwi nie mo­
głyby istnieć istoty żyjące. Kto nie spełnia tego prawa, 
nosi w społeczeństwie tytuł: wyzyskiwacza, oszusta; kto 
jest szkodliwy — nazywa się złodziejem, rabusiem,,.

Zalecając moim ziomkom Użyteczność, nie rekomenduję 
jakiejś wymyślnej teorii. Odsłaniam tylko przed ich oczami 
fakt powszechny i mówię:

— Musicie być użytecznymi, gdyż cały świat jest uży­
tecznym, gdyż użyteczność jest jednym z najpowszechniej­
szych praw. Im kto potrafi być użyteczniejszym dla swo­
ich bliźnich, dla sąsiadów, dla społeczeństwa, dla cywi­
lizacji, tym ma więcej szans istniena. Kto zaś nie po­
trafi być użytecznym — zginie bez ratunku i bez czyjego- 
kolwiek żalu...

Użytecznymi musimy być dla każdego, a przynajmniej 
dla tych, którzy nam są użyteczni, na tym polega prawo 
wymiany usług. Lecz z miłością jest inaczej. Jakkolwiek

213



lubimy to, co nam robi przyjemność, co podtrzymuje nasz 
byt materialny, ale — kochamy — dopiero tych i te rze­
czy, które przyczyniają się do rozwoju naszego ducha. 
Człowiek, który rozbudził w nas nowe poglądy, nowe uczu­
cia, nowe pragnienia, ten dopiero zdobywa naszą miłość, 
nie zaś każdy, kto ma prawo do tytułu bliźniego. Nasz 
bliźni może być niekiedy tak wielkim niegodziwcem, że 
oprócz wzgardy i wstrętu żadnych innych nie wzbudza 
uczuć. Mimo to ów niegodziwy bliźni może korzystać z ksią­
żek, które napisałem, jadać chleb, który upiekłem, jeździć 
koleją, którą zbudowałem,,. Słowem — może korzystać 
z mnóstwa moich usług, a ja, chcąc czy nie chcąc, muszę 
być dla niego użytecznym, chociaż o miłości między nami 
mowy nic będzie.

Lecz jeżeli nie śmiałbym zachęcać do bezwzględnej i po­
wszechnej miłości, to jednak z głębi serca ostrzegałbym 
każdego przed nienawiścią. Nienawiść jest to ciężka cho­
roba nerwowa, która mąci nasze myśli, zatruwa uczucie, 
psuje i osłabia wolę. Człowiek, który pielęgnuje w sercu 
uczucie nienawiści, jest pod każdym względem słabszy od 
takiego, który rzeczy traktuje chłodno, A jak przy tym 
jest nieszczęśliwy!...

Oto co chciałem wypowiedzieć w niniejszej pracy. J e ­
steśmy nie tylko społeczeństwem zacofanym i biednym ma­
terialnie, ale co gorsze — j\»steśmy.chorzy duchowo. Nasze 
stare programy przeżyły się i w obecnej dobie świata nie 
mają żadnej wartości. Jesteśmy podobni do zdezorganizo­
wanego tłumu ludzi, którzy w nocy wśród puszczy stracili 
drogę i nie wiedzą ani dokąd iść, ani w jakim porządku,

W takiej chwili pragnąłbym wskazać duchowi społecz­
nemu cele i kierunki niezmienne, do których, moim zda­
niem, dążyły, dążą i dążyć będą wszystkie społeczeństwa, 
A im mniej zbaczają od tych celów i ideałów, tym istnie­
nie ich jest pełniejsze i pewniejsze.

214



w  pracy tej jest niewątpliwie dużo błędów; ale jedna 
rzecz jest bezbłędną: sama zasada i konieczność stosowa­
nia jej w naszym życiu prywatnym i publicznym, I dla­
tego jeszcze raz zwracam się z hasłem powtarzanym na 
każdej stronicy:

„Doskonalcie — Wolę, Myśl, Uczucie, ich cielesne or­
gany i ich materialne narzędzia; bądźcie Użyteczni dla sa­
mych siebie, dla swoich i dla obcych, a Szczęście, o ile 
istnieje na tej ziemi, samo przyjdzie,"

• 1

SiBUOTEKA

215





K O M E N T A R Z  R Z E C Z O W Y  I S Ł O W N I K O W Y

Absolut (lac.) — to co istnieje bezwzględnie, niezależnie, samoistnie 
(np. Bóg).

Adept (lac.) — uczeń wtajemniczony.
Alternatywa (lac.) — wybór między dwiema możliwościami.
Ambrozja (gr.) — pożywienie bogów nadające im wieczną młodość 

i nieśmiertelność. Przenośnie — napój boski.
Amphibia (gr.) — plaży.
Anatema (gr.) — klątwa kościelna.
Anomalia (lac.) — nieprawidłowość, odchylenie od normy.
Antynomia (gr.) — sprzeczność między dwoma twierdzeniami, z któ­

rych każde w^ydaje się prawdziwe.
Apodyktyczny (lac.) — w logice sąd konieczny, oczywisty. Po­

tocznie — kto.ś, kto narzuca sw'e myśli lub wolę w sposób nie 
dopuszczający sprzeciwu.

Apokaliptyczny (gr.) — tajemniczy, niezrozumiały, zawiły. Apo­
kalipsą nazywa się pełna niejasności księga proroctw św. Jana 
W' Nowym Testamencie.

Aprioryczny (łac.) — poznany metodą rozumową, bez udziału 
doświadczeń. Nauki aprioryczne — nauki stosujące metodę 
czysto rozumową (np. geometria).

Archimedes (287—212 przed Chr.) — najwybitniejszy fizyk staro­
żytności.

,\rystoteles (384—342 przed Chr.) — najwybitniejszy obok Platona 
(którego był uczniem) filozof grecki.

Aspiracja (łac.) — dążenie, pragnienie osiągnięcia jakiegoś celu.
Ateizm (gr.) — pogląd zaprzeczający istnienie Boga.
.\trybut (łac.) — cecha, znamię, właściwość.
Auto da fe — spalenie osądzonego przez Inkwizycję kacerza; znacze­

nie dosłowne: akt wiary (portug.).

Bacon Franciszek (1561—1626) — filozof angielski, twórca filozofii 
empirycznej, tj. doświadczalnej.

Bain Aleksander (1818— 1903) — angielski filozof, zwolennik metod 
doświadczalnych.

217



Bartoszewicz Julian (1821— 1870) — historyk o w ŷbitnie katolickich 
poglądach.

Bentham Jeremy (1748— 1832) — prawnik i filozof angielski, refor­
mator więziennictwa.

Bezlotki czyli pingwiny — gatunek ptaków o skrzydłach bez lotek.
Bezik (fr.) — rodzaj gry w karty.
Bogacki Feliks — filozof o poglądach pozytywistyczinych i materia- 

listycznych, od których w końcu się odwrócił.
Bramin (hind.) — kapłan wyznania bramińskiego.
Buckie Henryk (1821—62) — angielski historyk kultury.
Buffon (wl.) — rodzaj błazna. Potocznie: człowiek do śmieszności 

pyszny.
Butrymowicz Mateusz — finansista i polityk XVIII w., na sejmie 

w 1791—2 r. bronił praw’ Żydów.
Bürger August (1747—94) — romantyczny poeta niemiecki, autor 

znanych ballad.

Cheder (hebr.) — początkowa szkoła wyznaniowa żydowska.
Chimeryczny (gr.) — fantastyczny, dziw’aczny. Chimera to potwór 

fantastycziny z mitologii greckiej.
Chmielowski Piotr (1848— 1904) — jeden z najwybitniejszych histo­

ryków literatury polskiej. Od 1893 r. był członkiem Akademii 
Umiejętności, od 1903 — profesorem Uniw. Lwow’skiego. W  mło­
dości wybitny publicysta pozytywizmu, pisywał artykuły i roz­
prawy z dziedziny literatury, filozofii i spraw społecznych 
w ówczesnej prasie postępowej. W latach 1881—97 redagował 
„Ateneum“. Najw’azniejsze dzieła: monografie o Mickiewiczu, 
Kraszewskim, o powieściopisarstwie, poezji, dramacie, krytyce 
polskiej. W 1900 r. wydał sześciotomową „Historię literatury 
polskiej“.

Comte August (1798— 1857) — Filozof francuski, autor dzieła pt. 
,.Kurs filozofii pozytywnej“, którym stw’orzyl pozytywny kie­
runek filozofii. Głosił, że nauka powinna zajmować się wy­
łącznie konkretną rzeczyw'istością i tematami pożytecznymi, 
z wyłączeniem metafizyki i psychologii, które nie dają wiedzy 
pewnej. Duże znaczenie przypisyw’ał socjologii. Metodą 
naukową jest wg Comte'a uogólnianie doświadczeń, aby na ich 
podstawie przewddyw’ac przyszłość. Przeprowadził klasyfikację 
nauk wg ogólności ich przedmiotu. Filozofii wyznaczył rolę 
encyklopedii nauk ogólnych. Pod koniec życia oddalił się od 
ścisłości naukow’ej tworząc „religię pozytywnną“, w’ której bogiem 
jest ludzkość.

218



Corpus doctrinae — po łacinie: ciało (trzon) nauki.
Cuvier Jerzy (1769— 1832) — Francuski przyrodnik, twórca anatomii 

porówtnawczej i paleontologii (nauki o skamielinach).
Czacki Tadeusz (1765— 1813) — działacz oświatowy, założyciel 

Liceum Krzemienieckiego.

Darwin Karol (1809—1882) — przyrodnik angielski, twórca teorii 
doboru naturalnego i ewolucji w świecie zwierzęcym.

Dedukcja (łac.) — w logice system rozumowania polegający na 
wyprowadzaniu wniosków ogólnych z twierdzeń szczegółowych.

Dekart René, właściwie Descartes lub Kartezjusz (1596 1650)
filozof, matematyk i przyrodnik francuski, wybitny przedsta­
wiciel racjonalizmu, tj. poglądu głoszącego pewność poznania 
rozumowego.

Deotyma (1834— 1908) — pseudonim poetki polskiej Jadwigi Łusz­
czewskiej.

Deus ex machina — po łacinie: bóg z maszyny; termin z dziedziny 
dramaturgii starożytnej, oznaczający nagłe i niespodziewane 
pojawienie się jakiejś siły, która powoduje rozwikłanie skompli­
kowanej sytuacji.

Dialektyczny (gr.) — wg Hegla byt rozwija się dialektycznie, tj. 
przechodząc przez trzy fazy: tezy, antytezy i syntezy, z których 
każda jest niezbędnym ogniwem rozwoju. Filozofią dialek­
tyczną nazywa się także filozofię opartą na rozumowaniu nie 
liczącym się z rzeczywistością.

Dietetyka (gr.) — Dział medycyny, zajmujący się badaniem zasad 
racjonalnego odżywiania się.

Doktryna (łac.) — teoria łub system naukowy. Potocznie: teoria 
ciasna, nie licząca się z wymaganiami rzeczywistości.

Dygasiński Adolf Tomasz (1839— 1902) — wybitny pedagog i powie- 
ściopisarz. Był słuchaczem Szkoły Głównej, potem z powodu 
udziału w powstaniu 1863 r. wyjechał do Krakowa, gdzie rozpo­
czął pracę nauczycielską. Po powrocie do Warszawy pisuje 
artykuły do Przeglądu Tygodn., tam też drukuje swe pierwsze 
mowełe. Od 1885 r. jest jednym z redaktorów „Wędrowca“. 
Powieści: „Na pańskim dworze“, „Na warszawskim bruku“, 
„Beldonek“, (obyczajowe) oraz „Wilk, psy i ludzie“, „2Sając“, 
„Gody życia“ i in. (z życia zwierząt). Rozprawy pedago­
giczne: „Pierwsze nauczanie w domu i szkole“, „Jak się uczyć 
i jak uczyć innych“.

Dysekcyjna żyłka — skłonność do drobiazgowego analizowania, 
rozbierania. Dysekcja (łac.) — operowanie zwłok w celach 
badawczo-tnaukowych

219



Dyskredytować (łac.) — psuć opinię, zaprzeczać wartości.
Dysydenci (lac.) — różniący się w rzeczach wiary; w dawnej Polsce 

tak nazywano chrześcijan niekatolików.
Dżagannata a. Dżagernata — święto hinduskie obchodzone w m. 

Dżagernata, podczas którego fanatycy rzucali się pod kola 
rydwanu wiozącego posąg boga.

Egzorcyzmy (gr.) — zaklinanie złych duchów; zaklęcia wypowiadane 
w celu wypędzenia szatana.

Ekstaza (gr.) — stan zachw^ycenia religijnego; najwyższy stopień 
zachwytu.

El..y — pseudonim poety Adama Asnyka (1838—97).
Empiria (gr.) — doświadczenie, metoda doświadczalna.
Epigon (gr.) — potomek, następca, naśladowca wielkich mistrzów.
Epikureizm — kierunek filozoficzny, stworzony przez Epikura 

(341—271 przed Chr.), głoszący radość życia i propagujący 
używanie rozkoszy.

E pur si muove — po włosku: a jednak porusza się; Słowa wielkiego 
astronoma i filozofa włoskiego Galileusza (1564— 1642), wypo­
wiedziane szeptem w momencie, gdy Rzym wymógł na nim 
potępienie nauki Kopernika.

Euklides — matematyk grecki z III w. przed Chr., przyczynił się 
ogromnie do rozwoju geometrii.

Ezop — bajkopisarz grecki z VI w. przed Chr.

Facecja (lac.) — żart, anegdotka.
Falanga (gr.) — szyk bojowy ciężkiej piechoty greckiej; potocznie — 

zwarta gromada.
Fantasmagoria (gr.) — złudzenie wzrokowe; przenośnie — niedo­

rzeczność, urojenie.
Fatalizm (łac.) — pogląd, wg którego życiem człowieka kieruje 

przeznaczenie niezależne od jego woli.
Faustrecht (niem.) — prawo pięści, prawo silniejszego.
Fichte Johann Gottlieb (1762—1814). — Filozof niemiecki, twórca 

filozofii idealistycznej w X IX  w.
Filantropia (gr.) — miłość do ludzi, działalność dobroczynna.
Franciszka z Rimini — postać z „Pieklą“ Dantego; za zdradę mał­

żeńską skazana była wraz z kochankiem na nieustannie unosze­
nie się w powietrzu i pędzenie przez wicher.

Gremium (lac.) — grono, komplet (o osobach).

Hegel Georg Wilhelm Fryderyk (1770— 1831) — filozof niemiecki, 
przedstawiciel filozofii idealistycznej.

220



Helmholtz Hermann (1821—94) — fizyk niemiecki.
Helota (gr.) — niewolnik.
Hygiénique (fr.) — hygieniezny.
Hipokryzja (gr.) — obłuda.
Hipoteza (gr.) — naukowo uzasadnione, ale niedowiedzione przy­

puszczenie.
Horacjusz (65—8 przed Chr.) — poeta rzymski, autor listów poetyc­

kich zawierających zasady, na których powinny si(j opierać 
utwory literackie.

Horror (łac.) — obawa, wstręt. Jako wykrzyknik używany w zna­
czeniu; okropność.

Indukcja (łac.) — w logice system wnioskowania polegający na 
wyciąganiu ogólnego wniosku ze szczegółowych danych.

Indyferentyzm (łac.) — obojętność religijna lub moralina.
In hoc signo vincetis — po łacinie: pod tym znakiem zwyciężycie.
Insecta (łac.) — owady.
Insynuacja (łac.) — budzenie podejrzenia, złośliwe podsuwanie 

oszczerczej myśli.

Janus — bôstw'o starorzymskie opiekujące się wejściem, drzwiami; 
przedstawiane było w postaci ludzkiej o dwóch lub czterech 
twarzach.

Jaźń — osobow'ość człowieka świadoma siebie jako nierozdzielna 
istota, stale ta sama.

Jeremiasz — prorok Starego Testamentu, autor pieśni modlitewnych 
wypowiadających skargi na niedolę narodu izraelskiego. Tu 
aluzja do zbioru „Skargi Jeremiego“ Kornela Ujejskiego 
(1833—97).

Jeż Teodor Tomasz — pseudonim Zygmunta Miłkowskiego (1824— 
1915), powńeściopisarza i bojownika o niepodległość Polski.

Kanoniczne prawo — praw'o ustanowione przez kościół katolicki.
Kant Immanuel (1724— 1804) — filozof niemiecki, twórca tzw'. filo­

zofii krytycznej, według której istota bytU jest niepoznawalna, 
a poznać możemy tylko zjawiska.

Kariatyda (gr.) — posąg ludzki podpierający strop jako kolumna.
Kategoryzować (gr.) — zaliczać do jakiejś grupy na podstawMe 

pewnej cechy.
Klauzura (łac.) — przepisy odnoszące się do wychodzenia zakon­

ników z klasztoru; część klasztoru, do której nie mają wstępu 
osoby świeckie.

Kolizja (łac.) — zbieg sprzecznych interesów lub zasad.
Kompromis (łac.) — ustępstwo dla ugodowego załatwienia sprawy.

221



Komunał (lac.) — ogólnik, frazes, zdanie oklepane.
Kontemplacja (lac.) — stan duchowy bierny, bezwolne pogrążanie 

się W' treści będącej przedmiotem myśli lub uczuć.
Koryfeusz (gr.) — przodownik chóru. Potocznie — ktoś zajmujący 

przodownicze stanowisko.
Kosmopolityzm (gr.) — obywatelstwo świata — kierunek myślowy 

i uczuciowy dążący do ogarnięcia całej ludzkości nie zadowal- 
niając się sprawami jednego państwa lub narodu.

Krauze Ernest Ludwik (ur. 1839) — uczony niemiecki, popularyzator 
nauk przyrodniczych, m. in. teorii Darwina.

Krupiński Franciszek, ksiądz (1836— 1898) — publicysta, krytyk, 
filozof, pisywał do „Biblioteki Warszawskiej“, „Ateneum“ i in. 
W krytyce reprezentował krańcowo antyromantyczne stano­
wisko.

Kryszna — w mitol. hinduskiej ósme wcielenie Boga Wisznu.
Kundman (niem.) — klient.

La Harpe Jan Franc. (1739—1903) — francuski poeta klasyczny 
i krytyk.

Lavoisier Antoni (1743—94) — chemik franc., ogłosił prawm zacho­
wania materii.

Lewestam Fryderyk Henryk (1817—1878) — krytyk i historyk 
literatury, profesor literatury powszechnej w Szkole Głównej 
w Warszawie.

Licencja poetyczna (lac.) — dowolność poetycka: prawo poetów 
do odstępow’ania od powszechnie obowiązujących reguł (np. 
językowych).

Linde Bogumił (1771—1847) — językoznawca polski, autor „Słownika 
języka polskiego“.

Littrś Emile (1801—1881) — franc, filozof i językoznawca.
Lourdes — miejscowość w poludn. Francji u podnóży Pirenejów, 

zinana z cudownego źródła i groty, w której dnia 11. 2. 1858 r. 
uboga dziewczyna Bernadeta Soubirous ujrzała Matkę Boską.

Ludgarda — tragedia Ludwika Kropińskiego (1816 r.), odznacza się 
przesadną uczuciowością.

Lyell Karol (1797— 1875) — geolog angielski.

Maksyma (lac.) — zasada, prawMdło.
Mamalia (gr.) — ssaki.
Mandingowie — szczep murzyński w Sudanie.
.Materializm — kierunek filozoficzny uznający, że byt ma charakter 

jedynie materialny, nie duchowy.
Memento (lac.) — pamiętaj; upomnienie, przestroga.

222



Metafizyka (gr.) — dział filozofii zajmujący się zagadnieniem istoty 
bytu. Pozytywiści nie uznawali metafizyki za naukę.

Mili John Stuart (1806—73) — filozof i ekonomista angielski, który 
stworzył szczegółowy system rozumowania indukcyjnego.

Misteria (gr.) — obrzędy religijne dostępne tylko dla wtajemni­
czanych.

Modyfikować (łac.) — zmieniać.
Monomania (gr.) — chorobliwe opętanie przez jedną myśl.
Myop (gr.) — krótkowidz.

Newton Izaak (1643— 1727) — matematyk i fizyk angielski, odkrywca 
praw'a powszechnego ciążenia.

Nihilizm (łac.) — kierunek filozoficzny i polityczny w Rosji X IX  w. 
zaprzeczający wartości powszechnie przyjętych form życia 
zbiorowego i indywidualnego.

Nirwana (sanskr.) — w filozofii hinduskiej stopienie się duszy jed­
nostki z duszą wszechświata, potocznie — rozpłynięcie się 
w nicości.

Nodier Karol Emanuel (1780— 1844) — poeta, krytyk i wydawca 
francuski.

Numen (łac.) — w filozofii istota rzeczy, w przeciwieństwie do 
zjawiska czyli fenomenu.

Obiectum (łac.) — dopełnienie, przedmiot.
Ochorowicz Julian (1850—1917) — przedstawiciel filozofii pozy­

tywnej w Polsce. Wychowanek Szkoły Głównej, doktorant 
Uniw. Lipskiego, od 1875 r. docent Uniw. Lwowskiego. Jako 
publicysta wystąpił w 1867 r. w Przegl. Tygodn. Pisywał i do 
innych pism postępowych. W  latach 1874—75 redagował 
„Niwę“. Pod koniec życia zwrócił się do badań nad hipno- 
tyzmem i mediumizmem. Najważiniejsze dzieła: „O wolności 
woli“, „O twórczości poetyckiej ze stanowiska psychologii“, 
„Bezwiedne tradycje ludzkości“ i in.

Oficjalista (łac.) — urzędnik.
Orland a. Roland — bohater poematu „Orland Szalony“ włoskiego 

poety Ariosta (1474—1533). Przenośnie — człowiek oszalały 
z miłości.

Orzeszkowa Eliza (1841— 1910) — znana powieściopisarka. Jako 
przedstawicielka publicystyki pozytywizmu pisywała do wszyst­
kich ówczesnych postępowych czasopism artykuły o charak­
terze krytyczno-literackim i społecznym. Wybitnie propago­
wała hasła rówinouprawnienia kobiet i Żydów. Jej rozprawa 
„O Żydach i kwestii żydowskiej“ napisana została pod wraże­
niem antyżydowskich rozruchów w Warszawie w 1881 r.

223



Oscylacja (lac.) — wahanie.
Ostracyzm (gr.) — sąd skorupkowy. Wypisywanie na skorupkach 

przez lud grecki imion ludzi szkodliwych, którzy w wyniku 
takiego sądu wydalani bywali z kraju. Tu znaczy — wyrok 
potępiający, skazujący ina wykreślenie.

Pan (gr.) — w mitol. greckiej bożek leśny; przedstawiano go jako 
brzydkiego mężczyznę z koźlimi nogami i rogami. Satyr — 
w mitol. greckiej bóg leśny z wyglądu podobny do Pana; wiel­
biciel radości życia, miłości, muzyki, tańca. Tu przenośnia: 
pisać satyry, wyśmiewać wady społeczeństwa.

Panteizm (gr.) — pogląd filozoficzny, wg którego Bóg jest iden­
tyczny ze światem. Świat i Bóg — to jedno.

Paradoks (gr.) — twierdzenie dziwne, sprzeczne z powszechnym 
zdaniem; błyskotliwa myśl niezgodna z poglądami ogólnie 
przyjętymi.

Par excellence — po francusku: specjalnie, przede wszystkim.
Parnas (gr.) — pasmo górskie w Grecji, które pg mitów greckich 

było siedzibą bogów poezji.
Patriarchalizm (gr.) — ustrój społeczny lub rodzinny, w którym 

rządzi najstarszy mężczyzna.
Personat (lac.) — dygnitarz, ważna osoba.
Pegaz (gr.) — mitologiczny, skrzydlaty rumak Muz i poetów.
Pelletan Eugeniusz (1813—84) — pisarz francuski, zwolennik równo­

uprawnienia kobiet.
Plato tub Platon (427—347 przed Chr.) — jeden z najwybitniejszych 

filozofów greckich, twórca filozofii idealistycznej.
Plebs (lac.) — w Rzymie do roku 336 przed Chr. obywatele pozba­

wieni praw politycznych. Przenośnie: tłum, motloch.
Plejada (gr.) — grupa poetów. Tak nazywała się grupa siedmiu 

poetów aleksandryjskich z Ul w. po Chr. i tak nazwało siebie 
siedmiu poetów francuskich z XVI. w. tna czele z Ronsardem.

Potentat (lac.) — władca, możny pan, magnat.
Praedicatum (lac.) — orzeczenie.
Predylekcja (lac.) — szczególne upodobanie.
Prus Bolesław (Głowacki Aleksander) (1847— 1912) — wycho­

wanek Szkoły Glówmej. W powieściopisarstwie i publicystyce 
polskiej zajmuje jedno z najwybitniejszych miejsc. Redagował 
„Niwę“, „Muchę“ i in. Pisywał do wszystkich niemal czaso­
pism ówczesnych artykuły, rozprawy i felietony z dziedziny 
krytyczno-literackiej, społecznej, gospodarczej, politycznej itp. 
Reprezentował pozytywizm umiarkowany i na tym tle powsta­
wały nieraz nieporozumienia między nim i „młodymi“ (m. in-

224



ostre polemiki ze Świętochowskim). „Najogólniejsze ideały 
życiowe“ (ostatnie wydanie w 1905 r.) są syntezą publicystyki 
Prusa.

Proudhon Piotr Józef (1809—65) — socjalista francuski, teoretyk 
anarchizmu.

Przyjaciel mądrości — przetłumaczone z greckiego słowo „filozof“.
Ptolemeusz — filozof i astronom grecki z II wieku przed Chr. 

Twierdził, że w układzie wszechświata ziemia jest nieruchomym 
środkiem, dokoła którego obracają się gwiazdy, planety i słońce. 
Teorię tę obalił dopiero Kopernik.

Radykalizm (lac.) — teoria polit.-społ. o charakterze krańcowym.
Rousseau Jan Jakub (1712—78) — literat i filozof francuski, głosiciel 

idei społecznej rówiności i wolności.
Rykoszet (fr.) — odbicie, odskok pocisku uderzającego w twardy 

przedmiot.
„Rzecz sama w sobie“ — w filozofii Kanta, niepoznawalna istota 

rzeczy, które ukazują się nam tylko w zjawiskach.

Saint Beuve Karol (1804—69) — krytyk i pisarz francuski.
Sankcja (łac.) — zatwierdzenie przez wyższą władzę.
Sceptyk (gr.) — filozof ze szkoły sceptyków w starożytnej Grecji. 

Sceptycy nie wierzyli w możno.ść pewnego poznania świata, ani 
w istnienie bezwzględnych prawd.

Schełłing Fryderyk, Wilhelm, Józef (1775— 1854) — filozof niemiecki, 
jeden z przedstawicieli tzw. idealistycznej filozofii, tj. uznającej, 
że istota bytu jest matury duchowej.

Scholastyka (łac.) — filozofia średniowieczna religijna, a więc meta- 
fizyczma. Tu aluzja do idealistycznej filozofii niemieckiej X IX  w.

Sine ira et studio — po łacinie: bez gniewu i uprzedzenia, tzn. bez­
stronnie, obiektywnie.

Skalpel (lac.) — rodzaj chirurgiczinego noża.
Société (fr.) — Towarzystwo.
Sofista (gr.) — filozof z greckiej szkoły sofistów (V w. przed Chr.), 

głoszącej, że każda prawda może być obalona jako fałsz, a każdy 
fałsz udowodniony jako prawda.

Sofizmat (gr.) — dowód sofistyczny, tylko pozornie prawdziwy.
Spektator (łac.) — widz.
Spekulacja (łac.) — w filozofii snucie rozmyślań teoretycznych 

o przedmiotach niedostępnych doświadczeniu.
Spekulacyjna filozofia — filozofia zajmująca się dociekaniami czysto 

rozumowymi, nie opartymi na doświadczeniu.

225



Spencer Herbert (1820— 1903) — filozof angielski, pedagog i so­
cjolog; poglądy swe oparł na idei ewolucji.

Spinoza Baruch albo Benedykt (1632—77) — filozof holenderski. 
Głosił tzw. monizm, tj. pogląd o jednolitym charakterze bytu, 
bez podziału na elementy ducha i materii.

Stereotypowo (gr.) — w sposób powtarzający się, jednostajny (ste­
reotypem mazywa się płyta czcionkowa do odbijania druków).

Strabon (63 przed Chr.) — geograf grecki.
Subiectum (łac.) — podmiot.
Substancja (łac.) — w metafizyce podłoże tego, co istnieje, to co 

pozostaje niezmienne przy wszelkich zmianach, którym podle­
gają zjawiska.

Suzeren — w średniowiecznym ustroju pan, który nadawał ziemię 
swym podwładnym (wasalom), za co byli zależni od niego 
osobiście, płacili mu tzw. lenno i składali hołd.

Swedenborg Emanuel (1688— 1772) — filozof i mistyk szwedzki.
Świętochowski Aleksander (1849— 1938) — Przywódca młodych po­

zytywistów warszawskich, czołowy publicysta „młodej prasy“. 
Ukończył Szkołę Główną, doktoryzował się w Lipsku w dzie­
dzinie filozofii. Zaczął pracę publicyst. w „Przegl. Tygodn.“ 
w 1870 r. W 1878 objął redakcję „Niwy“, a w 1881 założył 
„Praw'dę“, którą prow^adził przez dwadzieścia z górą lat i w któ­
rej ogłaszał swe sławme felietony pt. „Liberum veto“. W  latach 
1908— 12 redagował „Kulturę polską“. Znany jest również jako 
powieściopisarz i ‘ dramaturg („Niewinni“, „Ojciec Makary“, 
„Nałęcze“ i in.) W latach 1925—28 wydał dwutomową „Historię 
chłopów polskich“.

Syzyf — bohater mitów greckich; ukarany przez bogów musiał 
toczyć pod górę olbrzymi głaz, który spychał go na dół.

Szarlatan (fr.) — oszust, kłamca.
Szewczenko Taras (1814—61) — najwybitniejszy poeta ukraiński.

Taine Hipolit (1829—93) — francuski estetyk, historyk i historyk 
literatury. Głosił konieczność wprowadzenia do nauk humani­
stycznych metod właściwych naukom przyrodniczym.

Temida (gr.) — w mitol. greckiej bogini sprawiedliwości.
Tyndall John (1820—93) — fizyk angielski.
Tyszyński Aleksander (1811— 1880) — krytyk i powieściopisarz.
Tytan — jeden ze zbuntowanych synów Zeusa. W  ogóle: siłacz, 

mocarz.
Ulrici Hermann (1806— 1884) — filozof i esteta niemiecki, autor 

studiów o Szekspirze.

226



Ultramontanîzm ”(łac.) — kierunek polityczno-kościelny przyzinający 
papieżowi wyłączną władzę kościelną, a kościołowi prawo do 
bezwzględnego przeprowadzania swych zasad.

L’union fait la force — po francusku: jedność czyni siłę (w jedności 
siła). ;

Uniwersalista (łac.) — człowiek wszechstronnie uzdolniony lub 
wykształcony.

Utopia (gr.) — nazwa wyspy, na której panowały idealne stosunki, 
z powieści angielskiego pisarza Tomasza Morusa (1479—1535). 
W ogóle coś idealnego, wymarzonego, nie istniejącego w rzeczy­
wistości.

Utylitarny (łac.) — przynoszący pożytek.

Veda (sanskr.) — wiedza; zbiór pism literatury religijmcj hinduskiej 
sprzed 800 r. przed Chr.

Villemain Abel Franc. (1790— 1870) — francuski historyk literatury.

Werniks (łac.) — rodzaj politury.
Wielopolski Aleksander (1803—77) — w 1861 r. dyrektor Komisji 

Wyznań Religijnych i Oświecenia Publicznego w Królestwie 
Kongresowym, w 1862 r. naczelnik rządu cywilnego.

Wiślicki Adam (1836— 1913) — długoletni redaktor „Przeglądu Ty­
godniowego“, w którym ogłaszał liczne .artykuły z dziedziny 
krytyki liter., spraw społecznych, gospod. itp. Pisywał również 
do innych postępowych czasopism.

Wist (ang.) — rodzaj gry w karty.
Wisznu — w mitol. hinduskiej jedna z trzech głównych osób trójcy 

boskiej; bóg zwalczający złych demonów. Przechodził liczne 
wcielenia.

Zelota (gr.) — fanatyczny wyznawca, zwolennik.

227





l .  ̂ ■'
•,-ł' -̂ :.

’ V  I  . I
i ■? ‘ i

i \l

■ / I l  >(, ' V íV ¿f Ï
i - ■ f I

. IHIHI
 ̂ I
r  ̂ ^y  ̂ í-

I f  ^ f;
' ^  ■;

V, ' ■ f  1  i  j 'íí i  1  "  ;
J  ■ * / i  «

1 •<
'  y  ■■ ^  /  í '

í v i  - - - í -

.  1
-•• > -5

•' ' i■̂ *r--
*¿

1

1 ^ ®  l i s
r g g | ^ ^

•| % l. > f

i \ -

h ' i  , i

.:> ' í ■'#■
: ł . ,i ..•♦

■' -. ‘ ,, - ' ®

' U > i ï  ( i - l
l f Ą - : ^ L . b
v‘ ^
¿ .. - r  : Ö
 ̂ '■ ' i  ' ^ - ^ 1
l . i i ^l

1  f •’
V<>'

, i

i
íj; . i . i  l -

\' ■ 'Ät** ■'-̂ = : Ï  ■' /

? "i 'í>

55S^^5¡síS c?

i  :*’T. , V . \ - ii.ik
i . r  ■ !

í  ’ I  r-‘fr V

i -  ̂ I V  >, i 4 t  '  ' ■'̂

S & X v ■4
'' '‘. \ % t'

"*~ ''
 ̂ ' 4■¿. i

 ̂ '-*• i ‘

•  ̂ ■ v i

'I  ^ 'i f .  í

.(  ̂ I <̂ /

í • i
- ,^  V.?


