












P R Z E D M O W A

W ciągu długich m iesięcy po 1 września 1939 roku nie  
mogłem wziąć pióra do ręki. Zacząłem pisać tę książkę do­
piero na jesieni 1940 roku, kiedy już burza uczuć i myśli w y ­
wołanych klęską Rzeczypospolitej nieco przycichła, a rozpęd 
iali niem ieckiej odbił się od kredowych w ybrzeży Anglii. Pracę 
w pierwszym rzucie udało mnie się skończyć jesienią 1941 
roku zanim jeszcze władze niemieckie w yrzuciły mnie z mo­
jego mieszkania. Później — podczas przenoszenia się z m iej­
sca na miejsce — powracałem do niej, czyniąc różne przeróbki 
i uzupełnienia. Podczas powstania miałem rękopis przy sobie 
w schronie. Po kapitulacji wyniosłem  go z ruin zburzonego 
miasta. W ten sposób ocalał.

Książka pisana w  takich czasach ma charakter osobliwy. 
Byłem odcięty od bibliotek. Nie mogłem sprowadzać potrzeb­
nych dzieł naukowych. Korzystałem głównie z własnego księ­
gozbioru dopóki mi go w  znacznej części nie rozgrabiono. Za 
to w ięcej niż zw ykle  miałem czasu, aby się skupić i wgłębić 
w zagadnienia. W ięcej zatem musiałem czerpać z siebie niż 
z '"książek. Nie mogłem się przy tym całkowicie oderwać od 
wstrząsających wypadków. Rzecz cała napisana jest tak, jak  
mogła być napisana w  W arszawie podczas okupacji hitlerow­
skiej. Przed wojną napisałbym ją inaczej — lub może nie na­
pisałbym wcale...

Przed oddaniem rękopisu do druku zastanawiałem się 
obecnie, czy gotowej już pracy nie przerobić? — Po namyśle 
doszedłem do wniosku, iż lepiej postąpię, jeżeli nie będę za­
cierał w  moim dziele śladów wojny. W łaśnie niech idzie  
w  świat jak powstało; niech będzie jeszcze jednym  dokumen­
tem z czasów, kiedy piekło rozpętało się ha polskiej ziemi.



Za czasów okupacji niem ieckiej niektóre rozdziały tej 
książki czytałem  w W arszawie i Częstochowie na konspira­
cyjnych zebraniach naukowych w  gronie profesorów i docen­
tów Uniwersytetu W arszawskiego i innych szkół wyższych. 
Czytałem je  również w gronie moich uczniów. W szystkim , k tó ­
rzy nie szczędzili pomocy w  postaci książek, cennych uwag 
i wskazówek, składam w yrazy serdecznego podziękowania. 
Szczególną wdzięczność winienem pp. W łodzimierzowi A nto­
niewiczowi, Bolesławowi Gawęckiemu, Sergiuszowi Hesse- 
nowi, Romanowi Pollakowi, Helenie Radlińskiej, Zygmuntowi 
Szw eykowskiem u, Bogdanowi Suchodolskiemu i Stanisławowi 
W ędkiewiczowi.

Warszawa, dnia 22 grudnia 1946 roku.



W S T Ę P

„Książki piszą tylko narody powołane przez historię!” 
Te słowa wypowiedział gen .-^bernato r Frank, otwierając 
w dniu 4 kwietnia 1941 r. w Krakowie na miejscu prastarej 
Biblioteki Jagiellońskiej — Niemiecką Bibliotekę Państwo­
wą )̂. Nie trudno w tych słowach domyślić się wyroku śmierci 
na polską kulturę duchową. Nie dość, że przez nią przeszedł 
huragan zniszczenia wojennego, nie dość, że ją systematycz­
nie niszczy polityka władz okupacyjnych: — ma ona się ni­
gdy już nie odrodzić nawet po wojnie — o ile, oczywiście, 
spełni się zapowiedź, że ,,kraj ten po wieczne czasy pozosta­
nie pod panowaniem niemieckim”.

Nie jesteśm y narodem powołanym przez historię! 
Okrutne to, pełne pychy i nienawiści słowa! Czy jednak spra­
wiedliwe? Czy uzasadnione? — Otóż to pytanie! Póki bowiem 
dzieje ludzkości nie są zamknięte — któż może rozstrzygnąć, 
k tóry  z narodów jest powołany przez historię, a k tóry odrzu­
cony? — W  chwili, gdy piszę te słowa, cały już niemal świat 
objęła pożoga najstraszliwszej wojny. A któż wie na pewno, 
który naród wyjdzie z 'niej zwycięsko: — czy ten, co licząc 
na przemoc brutalną, złarńał własne słowo, napadł na słab­
szego, a siadłszy mu na piersiach używa wszelkich sposobów, 
aby go zamordować fizycznie i moralnie — czy też ten, co 
się nie uląkł przemocy, co składa największe ofiary w obronie 
swej wolności i znosząc nieludzkie katusze, wierzy jednak 
niezłomnie w ostateczny triumf sprawiedliwości?

Bücher schreiben nur geschichtsberufene Völker. Krakauer Zei­
tung z 5-go kwietnia 1941 roku.



8

Nie zapadł jeszcze wyrok dziejów w tej sptawie. A jed­
nak jakaś fala podnosi się w nas na samą myśl, że siła mo- * 
głąby zatriumfować nad prawem, a zdrada nad uczciwością. 
Znamy dobrze tę falę z naszych przeżyć obecnych! Tak daje
0 sobie znać ta potęga wewnętrzna, którą niegdyś szanował 
u podbitych ludów okrutny Dżyngis-Chan, a którą chce nam 
obecnie wydrzeć z piersi naród wielkich muzyków, uczonych
1 filozofów. Jak ją nazwać? Szukam na nią odpowiedniego 
słowa i nie znajduję lepszego nad termin: — ż y c i e  d u ­
c h o w e .

Tak jest! — to właśnie to, co przerażający w swym cy­
nizmie system chce w nas zdusić, znieprawić i zatruć. — Ale 
nasze życie duchowe oczyszcza się w ogniu cierpienia, idzie 
w głąb aż do swych podstaw, skupia się w sobie i wytwarza 
moc potrzebną do tego, aby wytrwać wśród rozszalałego pie­
kła. W  okresie najcięższej w dziejach Europy próby jesteśm y 
jak  żar ukryty pod grubą warstwą gruzów i spalenizny. Taki 
żar nie jest objawem śmierci. To raczej zapowiedź nowego 
życia, które jak feniks czeka dziejowej godziny, aby wyle­
cieć z popiołów.

Zanim to nastąpi — na czym skupić myśl, która ocalała 
z pogromu? — ,Czy nie na tym właśnie, co w nas tak we­
zbrało? — czym niektórzy przynajmniej żyją teraz mocniej 
i głębiej niż kiedykolwiek przedtem? — Biorę zatem pióro, 
aby wbrew losom zagłębić się w zagadnienia życia duchowego.

Oto atmosfera, w której przystępuję do pisania tej 
książki. Oto pierwsze sugestie dotyczące jej tematu...







Rozdział

ŻYCIE DUCHOWE A KULTURA

1. C h a o s  i k o s m o s

Życie duchowe ma coś wspólnego z innymi procesami, 
■które, również nazywamy życiem. Jak życie biologiczne i psy­
chiczne, tak i życie duchowe czerpie najrozmaitsze, treści z ze­
wnątrz, a przyswoiwszy je sobie, wyrzuca z siebie to, co już 
zużyte. Jak  życie biblogiczne i psychiczne, jest ono w każdym 
swoim stadium zdeterminowane przez swoje własne stany 
w stadiach poprzednich  i r o z w i j a  się bądź drogą małych 
zmian, bądź też przełomami. Jak  życie biologiczne wreszcie, 
choć w inny sposób, rozradza się ono, gdyż jest twórcze, ogar­
nia coraz nowe grupy społeczne i przechodzi z pokolenia w po­
kolenie. ' .

Ze względu na te cechy właśnie nazywamy je życiem. 
Zarazem jednak zdajemy sobie doskonale sprawę, że życie 
duchowe nie jest takim samym życiem, jak życie biologiczne. 
W toku tej pracy postaramy się wykazać, że go nie można 
również utożsamiać z życiem psychicznym, z czego na ogół 
mniej zdajemy sobie sprawę. Ma óno swój odrębny charakter. 
Trzeba też osobnej sieci pojęć, aby je w nią pochwycić.

Polowanie na życie z sieci4 pojęć należy do najtrudniej­
szych zadań poznawczych. Te bowiem pojęcia, którymi roz­
porządzamy, przystosowane są najlepiej do chwytania ciał 
względnie trwałych i wyraźnie rozgraniczonych. Życie zaś, 
choć ma za podstawę fizyczny świat ciał, jest zawsze proce­
sem o płynnej formie. Ta jego płynność sprawia, że ono nam



12

ucieka przez oczka najmisterniej skonstruowanych sieci. Cóż 
dopiero, gdy ono nie wypełnia przestrzeni, jak ją wypełnia ży­
cie biologiczne, lecz tylko czas? A takim jest życie psychiczne, 
a częściowo również duchowe. — Cóż dopiero, gdy w nim 
wykrywamy obok momentów czasowych również bezcza- 
sowe? — A takie momenty tkwią w życiu duchowym.

Z tych względów, które zresztą będą się nam wyjaśniały 
dopiero w toku pracy, życie duchowe jest czymś trudnym do 
uchwycenia za pomocą pojęć. — Trudnym, ale jednak nie le­
żącym całkowicie poza granicami poznania. — Gdyby tak 
było, to należałoby wyrzec się podjętego tematu. Nie zamie­
rzam bowiem tworzyć hipotez, dotyczących tego, co niepo­
znawalne. „Hypotheses non iingo". Pragnę badać fakty w spo­
sób naukowy. — Czy życie duchowe jest faktem, danym nam 
w doświadczeniu? Czy może być przedmiotem badań nauko­
wych?

Tylko dlatego przystępuję do mego tematu, że na oby­
dwa pytania mogę odpowiedzieć twierdząco. Życie duchowe 
jest niewątpliwie sprawą, należącą do naszego poświadcze­
nia. A jakkolwiek na wiele pytań, dotyczących tego życia 
musimy odpowiedzieć: — „ignoiamus", to jednak nie mamy 
powodu dodawać wraz z E. Du Bois Reymondem: — „et igno- 
rabimus". I ta dziedzina jest, oczywiście, obstawiona słupami 
granicznymi, przy których badanie naukowe musi się zatrzy­
mać. W ewnątrz jednak granic, wytyczonych tymi słupami, 
dość jest materiału dla dociekań. Badania takie zresztą odby­
wają- się i dają wyniki. Na dowód powołuję się na trzy 
książki: — Theodora Erismanna: Die Eigenart des Geistigen )̂, 
Hansa Freyera: Theorie des objektiven Geistes^) i Mikołaja 
Hartmanna: Das Problem des geistigen Seins®).

Pomimo tych prac — u nas zresztą mało znanych — 
w poglądach na życie duchowe wciąż jeszcze panuje chaos. 
To mnie jednak nie zniechęca, żywię bowiem przekonanie, że*

Lipsk, Quelle u. Meyer, 1924.
Lipsk—Berlin, B. G. Teubner, 1928.

®) Berlin—Lipsk,'Walter de Gruyter, 1933.



13

myśl badawcza nie powinna się cofać przed żadnym chaosem. 
Sądzę wręcz przeciwnie, że właśnie jest ona powołana do tego, 
aby iść w chaos i czynić zeń kosmos.

Tak rozumiem zadanie tej książki — zwłaszcza w sto- 
.sunku do panujących u nas pogłądów na życie duchowe.

2. N i e k t ó r e  p o g l ą d y  n a s z y c h  a u t o r ó w

Że na temat życia duchowego krążą u nas poglądy chao­
tyczne, że samo to pojęcie jest dla wielu mętne i nieustalone, 
o tym łatwo się przekonać, zwłaszcza słuchając uroczystych 
przemówień. Deklamuje się na ten temat u nas bardzo często, 
zazwyczaj jednak w sposób ,,laurowy i ciemny". A poeci, 
zwłaszcza trzeciorzędni? — a publicyści? — wieleż już oni 
wypisali na ten temat nieodpowiedzialnych frazesów!

O całe niebo wyższą od tego wszystkiego jest literatura 
naukowa. W niej bowiem, jeśli się mówi o życiu duchowym, 
to w ten sposób, że zawsze można zrozumieć, co autor miał 
na myśli. N iestety jednak,, z rozbioru nielicznych u nas prac, 
poświęconych tej sprawie, lub przynajmniej wspominających 
o niej, wynika, że różni autorowie używają tego terminu 
w rozmaitym znaczeniu.

Zaczynam od tego z naszych uczonych, który po trzy­
dziestu latach chłodnych, trzeźwych i bardzo sumiennych ba­
dań z dziedziny psychologii, pod wpływem tragicznego przej­
ścia osobistego — nagle doznał ,,odrodzenia duchowego”. 
Zdał z niego sprawę w następujący sposób: •— Całe jego ży­
cie duchowe uległo przeobrażeniu i pogłębieniu. Zbudziły się 
w nim nowe siły, zapanowały nowe wartości, albo raczej do­
tychczasowe treści życia uległy przewartościowaniu. Punkt 
ciężkości Życia całego przeniósł się z zewnątrz na wewnątrz, 
od rzeczy, zadań, celów zmysłowych, m aterialnych do bar­
dziej idealnych i duchowych. Zagadnienia metafizyczne i mo­
ralne nabrały szczególnego znaczenia, stały się niemal jego 
sprawą osobistą. Szukał on odtąd do końca życia na nie od-



14

powiedzi, choć przedtem były one dlań obojętne i niezrozu­
miałe^).

Uczonym tym był J. 'Wł. Dawid. Jemu to Zawdzięczamy 
tak dokładny opis przełomu duchowego, który miał cechy 
tego, co w Ameryce nazwano ,,revival”. — Życie zaś duchowe, 
jak je rozumiał po tym przełomie Dawid — (przedtem nie in­
teresował się nim zupełnie) — to ześrodkowanie się człowieka 
na sprawach religijnych i moralnych, połączone z wezbraniem 
uczuć altruistycznych, dążeniem do doskonalenia się moral­
nego i skłonnością do mistycyzmu^).

W  Zarysie Etyki W itolda Rubczyńskiego mówi się wielo­
krotnie o życiu duchowym. Jest to życie dążące ,,ku ziszcze­
niu czegoś, co się uważa nie bezpodstawnie za cenne i pożą­
dane bez różnicy, czy się ono urzeczywistni w nas, czy w in­
nych ludziach, czy wreszcie w stosunkach między ludźmi”. 
Dążenie takie prowadzi ,,do duchowego spotęgowania się 
i ładu, do wewnętrznego rozrostu i do zestroju w świadomo­
ści jednostkowej i w pożyciu społecznym”. Współczynnikami 
życia duchowego są: 1) altruizm równomierny i najrozle-
glejszy, 2) zrozumienie i poczucie godności człowieka w sobie' 
i w innych, 3) podporządkowanie się celom zbiorowym nie 
w imię wspólności interesów, ale zasady wzajemności. Dzięki 
swemu nastawieniu na przedmiotowe dobra, życie duchowe 
samo nabiera cech przedmiotowości, i przy tym w tym więk­
szym stopniu, im jest doskonalsze. Chcąc zaznaczyć, iż życie 
duchowe ma stopnie swej doskonałości, Rubczyński używa 
miejscami terminu: — ,,wyższe życie duchowe” ®). W  jednym 
z dopisków zaznaczył, że jego pojęcie życia duchowego ma 
,,wiele punktów stycznych z terminem Rudolfa Euckena: ,,das 
geistige Leben”, jak on go używa w książce p. t. Der Sinn und 
W ert des Lebens” )̂.

J. Wł. Dawid, O duszy nauczycielstwa, Kraków, 1911.
*) J. Wł. Dawid, Ostatnie myśli i wyznania, W-wa, Nasza Księgar­

nia, 1935.
®) Witold Rubczyński, Zarys Etyki, Kraków, nakł. Ak. Umiejętn.^ 

1916, str. 273.
Tamże, str. 275.



15

Jeżeli w „Zarysie Etyki" Rubczyński analizował i opisy­
wał wyżgze życie duchowe, na ogół nie wykraczając poza to, 
co można znaleźć w wewnętrznym doświadczeniu, to w póź­
niejszym o cztery lata dziele p. t. „Filozofia życia duchowego" 
począł się doszukiwać związków pomiędzy życiem duchowym 
człowieka, a światem duchowym transcendentnym. Central­
nym staje się dla niego teraz zagadnienie nieśmiertelności du­
szy. Zagadnienia etyczne wchodzą w ścisły związek z m eta­
fizycznymi. W śród bezstronnych rozumowań rozlegają się 
tony osobiste. Zaznacza się tendencja do mistycyzmu.

Co spowodowało tę zmianę u tak powściągliwego do­
tychczas myśliciela? Jestże to wpływ Euckena, dla którego 
życie duchowe człowieka jest objawianiem się pozadoświad- 
czalnego świata ducha? Rubczyńskiemu jednak w ,,Filozofii 
życia duchowego” chodzi nie tyle o ducha, ożywiającego 
wszechświat, co o indywidualne duchy. Pod tym względem 
zbliża się raczej do Dawida, niż do Euckena. Podobnie też jak 
Dawid — wyznaje i Rubczyński, iż ,,konieczności życiowe są 
silniejsze od oderwanych teorii, i nieraz już była historia 
świadkiem, jak  .ten sam myśliciel, który przeczył istnieniu 
wszystkiego, czego nie zobaczył, nie dotknął, lub nie zmie­
rzył, ugodzony jakimś ciosem bolesnym, a szczególnie utratą 
drogiej mu osoby, zachwiał się w tej postawie bezwzględnej 
negacji świata pozazmysłowego" )̂.

Umieszczona na czele dzieła fotografia zmarłego przed­
wcześnie syna tłumaczy najlepiej całą ,,Filozofię życia ducho­
wego”. W  niej, jak w pracach Dawida z ostatnich lat jego ży­
cia, umysł myśliciela zmagał się z zagadką śmierci, aby przy­
nieść ulgę nie tylko własnemu zranionemu sercu, lecz rów­
nież innym ,,duszom, zbolałym od podobnych ciosów” )̂.

W  zupełnie innym znaczeniu używa terminów: — duch, 
duchowy wielu naszych etnologów, etnografów i socjologów.

Rudolf Eucken, Der Sinn und Wert des Lebens, Quelle-Meyer, 
wyd. 9-te, str. 65.

*) Witold Rubczyński, Folozofia życia duchowego, Poznań, Fiszer 
i Majewski, 1925, str. 5—6.

®) Tamże, str. 3.



16

Jak b y  nie wiedząc nic, jak ostro taki n. p. Klages przeciwsta­
wia ducha psychice )̂, utożsamiają oni te dwa pojęcia ze sobą. 
W ybieram jeden tylko przykład. Dla Kazimierza Moszyń- 
;skiego . życie duchowe to tyle, co życie psychiczne. ,,Ciało 
i duch” są według tego autora zasadniczymi składnikami kul­
tury. Ciało — to jej podłoże fizyczne, a duch — to ,,życie psy­
chiczne ludzi”. W yrazy: duch i psyche w języku tych auto­
rów oznaczają to samo, a życie duchowe — to tylko inny ter­
m in dla oznaczenia życia psychicznego^).

Inni autorowie, zwłaszcza spośród filozofów i psycholo­
gów, czynią jednak pewną różnicę między tymi terminami. Ży­
cie duchowe nie jest dla nich tym samym, co c a ł e  życie psy­
chiczne: — jest oho pewną tylko jego częścią. Dla przykładu 
przytaczam  następujące zdanie: —^^Ćażde zakłócenie, albo 
uszkodzenie mózgu pociąga za sobą zakłócenie życia ducho- 
w e g ^  W yjąłem je z wypisów K. Ajdukiewicza p. t.: ,,Główne 
kierunki filozofii" )̂. Z kontekstu wynika, iż tutaj, jak w wielu 
innych wypadkach, życie duchowe to tyle, co życie u m y ­
s ł o w e .

Są i tacy, co przez ten termin rozumieją ,,ducha grupy 
społecznej”. Życie duchowe to wówczas tyle, co ,,wspólne 
przeżycia grupowe, wspólne uczucia i nastroje, atmosfera pa­
nująca w grupie czy to trwała, czy też tylko przejściowa. W y­
nika to, jak się zdaje, z definicji subiektywnego ducha grupy, 
którą dał St. Baley, zaznaczając, że tak używają tego wyrazu 
autorowie niemieccy^).

W zbliżonym do tego znaczeniu używał wyrazów: — 
duch, dudhowy Erazm Majewski. W  jego^,,Teorii człowieka 
i cywilizacji” duch to tyle, co interpsyche, czyli zbiorowe ży­
cie psychiczne, wytworzone przez m ó w ^  Chcąc zaznaczyć za­
leżność interpsychy od mówienia, Majewski używał również

Ludwig Klages, Der Geist als Widersacher der Seele, 1929—1932. 
*) Kazimierz Moszyński, Z zagadnień systematyki kultury. Przegląd 

Współczesny, marzec 1939.
®) Lwów, 1923, str. 229.
*) Psychologia wychowawcza w zarysie, Lwów—^Warszawa, 1938, 

•stT. 423.



17

term inu złożonego: „interpsyche-mówione''. A ponieważ z „in- 
terpsyche-mówionego” powstała, według niego, cała ,,cywi­
lizacja" )̂, przeto duch ma dużo wspólnego z „cywilizacją". 
Z wielu wypowiedzeń tego autora w‘ynika, że duch stanowi 
subiektywną stronę cywilizacji. vj,Tylko przez ducha, przez in- 
terpsyche-mówione” — powiedział Majewski — „bierzemy 
udział w życiu cywilizacji^ )̂.

/ f ) la  Japa Rozwadowskiego życie duchowe to tyle, co 
kultura. W  jednej z jego rozpraw czytamy: „Nasze życie du­
chowe to  znaczy zatem kultura ludzka, dziedzina religii, nauki 
i sztuki i całe w ogóle nasze działanie" )̂.

Ale dość tych przykładów! W ynika z nich niezbicie, że 
termin: życie duchowe jest w ieloznaczn^^^e kroku dalej uczy­
nić nie można bez wyjaśnienia,*w którym  z jego licznych zna­
czeń zamierzamy go używać. A ponieważ określenie: duchowy 
w skazuje na przynależność do ducha, przeto wypada rozpo­
cząć od analizy znaczeń wyrazu: duch.

3. C z t e r y  z n a c z e n i a  w y r a z u :  d u c h

Duch: — wielkie to słowo w poezji, religii i metafizyce. 
Czy jednak można mu przyznać prawo obywatelstwa w nau­
ce? — Odpowiedź będzie zależała od tego, co będziemy przez 
nie rozumieli.

W yraz duch, podobnie jak pokrewny mu: dusza, ozna­
czał pierwotnie tyle, co dech, tchnienie, wydawane przez ży­
jący  organizm ludzki przy oddychaniu. Dla prymitywnego

Terminu: cywilizacja używam tu, jak go używa E. Majewski. 
Sam nadają temu terminowi ciaśniejsze znaczenie, o czym będzie mowa 
w Rozdziale XIII.

Erazm Majewski, Teoria człowieka i cywilizacji, wyd. 2-gie, 
1920, str. 105.

®) Jan Rozwadowski,. Społeczne znaczenie nauki w zbiorowym dziele 
p. t.: „O naprawie Rzeczypospolitej", 1922, str. 77. — Przytaczam według 
rozprawy St. Wędkiewicza p. t.; „Cywilizacja czy kultura*. W Księdze 
Pamiątek ku czci J. Rozwadowskiego (Symbolae Grammaticae, Cracoviae, 
1927, vol. II, p. 502).

życie duchowe 2



18

myślenia ten najłatwiej dający się zauważyć o b j a w  życia 
stawał się jego p r z y c z y n ą .  Duch jest sprawcą życia za­
równo biologicznego, jak psychiczneg^,)^dy wraz z ostatnim 
tchnieniem opuszcza ciało, następuje śmierć. Czym jest wów­
czas duch? — Tchnieniem łub mgłą, ulatującą w .przestrzeń. 
Homer przyrównywał go również do cieni i plam świetlnych, 
których nie można ręką pochwycić. Bardzo często utożsamiał 
on również ducha ze zjawą senną, biorąc ją za zjawisko z tego 
samego świata, co tchnienie lub światło. Duch zatem, gdy się 
oddzieli od ciała, choć może być niewidocznym, jak tchnienie, 
nie jest jednak niemateriałny. Ma on szatę ciełesną urobioną 
z jakiejś subtelnej materii. W tej szacie bytuje życie psy­
chiczne zmarłego. Dzięki temu z duchami można rozmawiać, 
jak z nimi rozmawiał Odysseusz w XI pieśni Odyssei, nie 
można ich jednak dotknąć, pochwycić. Z uścisków wym ykają 
się one jak światło, jak senne w idziad^^

Tego rodzaju poglądy żyją dotychczas w wierzeniach lu­
dowych. Są one, oczywiście, wytworami przednaukowego my­
ślenia.

W zmodernizowanej postaci powróciły w spirytyzmie. 
Fakty jednak, na które się powołuje spirytyzm, nie są pewne, 
ich zaś tłumaczenie za pomocą duchów, odzianych w ciała 
astrałne, jest co najmniej wątpliwe. Nie stoimy tu zatem na 
twardym gruncie nauki, lecz błąkamy się po trzęsawiskach, 
nie mając pewności, co jest złudzeniem, co rzeczywistością?

Z tego samego odwiecznego materiału analizujący i kon­
struujący umysł ludzki wytworzył drugą grupę poglądów. Za­
liczam do niej te hipotezy metafizyczne, które przyjmują, iż 
duch jest niematerialną substancją, której atrybutem jest ży­
cie psychiczne, czy też, jak u Descartes'a ciaśniej — my­
ślenie.

Tu zasadniczą trudność stanowi ta okoliczność, iż tak  po­
jęty duch nie może działać na nasze zmysły, jak to mają czy­
nić duchy spirytystów, obdarzone ciałem astralnym. Jedynym 
sposobem poznania całkowicie niematerialnych duchów by­
łoby bezpośrednie z nimi obcowanie za pomocą intuicji mi-



19

stycznej. Na niej też buduje H. Bergson swoje twierdzenia 
w książce p. t. „Dwa źródła moralności i religii” )̂.

Istotnie, nie brak rriistyków, którzy twierdzą, że na tej 
drodze obcowali czy to z Bogiem, czy z duchami zmarłych. 
W naszej literaturze szczególnie ciekawe jest to, co na ten 
temat pisał J. Wł. Dawid w ostatnich łatach swego życią — 
ciekawe, po pierwsze, dlatego, że Dawid był psychologiem, 
po drugie dlatego, że-znał ,,doświadczenia mistyczne” z prze­
żyć własnych^).

Nie kwestionując szczerości tego rodzaju zeznań,‘pocho­
dzących najczęściej od osób, stojących na wyżynach życia 
moralnego, nie możemy jednak uznać ich za wystarczający 
Sowód realnego istnienia „rzeczywistości duchowej" ®). Mogą 
one bowiem świadczyć o przeżyciach tylko subiektywnych, 
którym na zewnątrz nic nie odpowiada.

Stajemy zatem wobec sprzeczności. Termin duch bowiem 
ma wskazywać na coś realnie istniejącego, a jednocześnie 
z jego definicji wynika, iż istnienia tego czegoś nie można 
sprawdzić w doświadczeniu. Z tego względu trudno uznać ten 
termin za naukowy. Do innej on, jak  się zdaje, należy dzie­
dziny. Istnienie duchów, nie związanych z ciałem, to postulat 
serca, pragnącego, aby rzeczywistość miała swój głęboki sens, 
a świat moralny człowieka nie kończył się wraz z jego śmier­
cią. Tego rodzaju postulat jest wyrazem pragnień, których 
nauka nigdy nie zdoła zaspokoić. Poznanie ludzkie ma prze­
cież swoje granice. Komu w nich za ciasno, może marzyć, 
może wierzyć, ale wiedzieć nie zdoła...

( w  trzecim znaczeniu termin duch oznacza sferę życia w e­
wnętrznego w człowieku, którą się przeciwstawia sferze zmy­
słów i namiętności jako wyższą, szlachetniejszą. Może to być 
sfera intelektualna, a więc rpzum i wola rozum n^  Tak naj­
częściej pojmował ducha Sokrates i Plato. Może to być i sfera

h Henri Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, 
Paris, F. Alcan, 1932.

-) J. Wł. Da-wid, Ostatnie myśli i -wyznania, 1935, Nasza Księgarnia, 
-■‘j Tamże, str. 65 i n.

2‘



20

emocjonalna, o ile ją ożywiają idee. Takie znaczenie ma mieć 
wyraz duch w estetyce, według Kanta )̂.

Jak  stąd widać, zachodzi różnica zdań co' do tego, którą 
dziedzinę naszego życia wewnętrznego nazywać duchem. W y­
starczyłoby jednak to dokładnie ustalić, aby termin duch po­
czął oznaczać coś empirycznie istniejącego i sprecyzowanego. 
Wówczas też stałby się on terminem naukowym. W naszym 
języku nie używałbym tego wyrazu dla oznaczenia sfery in­
telektualnej, którą doskonale możemy nazywać umysłem. W o­
lałbym go zatrzymać dla oznaczania tych porywów ku światu 
ideałów, które budzą się na tle wzmożonej uczuciowości. 
W  tym znaczeniu używał tego wyrazu młody A. Mickiewicz, 
że tylko przypomnę z Pieśni filaretów: ,,Bo gdzie się serca 
palą — cyrklem uniesień d u c h”, albo początek Ody do mło­
dości: — ,,Bez serc, bez d u c h a  — to szkieletów ludy”.

Jest jeszcze czwarte znaczenie wyrazu duch. Mam na 
myśli te wypadki, kiedy on jest synonimem wyrazu: kultura. 
Z górą stuletnią już tradycję takiego posługiwania się term i­
nem: duch stw orzył;^egel. W swej Fenomenologii Ducha 
(1807) i późniejszych pismach użył on tego w yrazu 'd la ozna­
czenia syntezy pomiędzy przyrodą i ideą. Tej syntezy dopa­
trywał się w trzech rozróżnionych przez siebie sferach du­
cha: — w_ duchu subiektywnym, obejmującym życie psy­
chiczne jednostek ludzkich, w duchu obiektywnym, rozciąga­
jącym się na dziedziny prawa, moralności i obyczaju, wre­
szcie w duchu absolutnym, na który składa się sztuka, religia 
i filozofia^ Sprawę komplikuje ta okoliczność, iż system Hegla 
jest systemem metafizycznym, i termin: duch oznacza w nim 
nie tylko to, co z innego punktu widzenia nazywamy kulturą, 
lecz również to, co się w metafizyce rozumie przez absolut. 
I przy tym dwa te znaczenia wyrazu: duch u Hegla zlewają się 
w jedno, absolut bowiem w jego filozofii panteistycznej nie 
istnieje gdzieś poza kulturą, lecz właśnie w niej się rozwija,

Kritik d. Urteilskraft, 49.



21

prawo zaś, moralność i obyczaj, zarówno jak sztuka, religia 
i filozofia — to kolejne stadia w rozwoju absolutu.

W związku z tym nasuwa się pytanie, czy tak bardzo 
metafizycznie pojęty duch może stwarzać jakąkolwiek trady­
cję w nauce współczesnej? — Otóż może! — a to z tego 
względu, że system Hegla był pierwszą na tak wielką skalę 
przeprowadzoną próbą . nakreślenia teorii, tłumaczącej całą 
kulturę. Przez to wywarł on głęboki wpływ na późniejsze ba­
dania, dotyczące tego przedmiotu. W pływ m e t a f i z y k i  
Hegla skończył się rychło. Jego dialektyczna metoda uległa 
krytyce. Ale pomysł badania kultury jako całości, ale pęd do 
stworzenia ogólnej teorii kultury pozostał. Pozostało również 
coś z terminologii Hegla. Pozostał termin: duch w znaczeniu 
podobnym do znaczenia wyrazu: kultura. Utrzymało się rów­
nież rozróżnianie ducha subiektywnego i obiektywnego, choć 
z różnymi zmianami./Duch subiektywny u \<^spółczesnych ba­
daczy — to nie całe życie w ew nętrzne człowieka, łecz tylko 
ta jego sfera, która pozostaje w szczególnie bliskich związ­
kach z kulturą. Duch obiektywny — to nie tylko prawo, mo­
ralność i obyczaj, lecz cała ogromna dziedzina życia społecz­
nego, wytwarzanego przez procesy h isto ryczny  Termin: duch 
absolutny wyszedł z obiegu, stracił bowiem swój sens z chwilą, 
gdy metafizyczne założenia Hegla się przeżyły. Takie oddzie­
lone od twórców dobra kulturalne, jak dzieła sztuki, nauki 
i techniki Mikołaj Hartmann nazwał duchem z o b i e k t y ­
w i z o w a n y m ^ ) .

Tak więc wyraz duch rzeczywiście znajduje się w obiegu 
w znaczeniu bliskim znaczenia wyrazu: kultura. — Bliskim, 
ale nie tym samymi Postarajmyż się uchwycić zachodzące po­
między znaczeniami tych dwu terminów różnice. Dadzą się 
one, jak sądzę, sprowadzić do trzech następujących punktów:

1. W  łacinie przez wyraz cultura pierwotnie rozumiano 
glebę uprawną. W  szerszym znaczeniu k u ltu ra ''— to wszelki 
materiał dany przez przyrodę, ale uprawiony, czy ukształto-

Nikolai Hartmann, Das Problem des geistigen Seins, Berlin— 
Lipsk, 1933.



22

wany przez pracę ludzką w ten sposób, aby służył celom czło­
wieka. Materiał ten może być zarówno fizyczny, jak psy­
chiczny. Gleba w ogrodzie, żelazo w pługu, dźwięki w symfo­
nii muzycznej: — to przykłady fizycznego m ateriału kultury. 
Natomiast rozwinięty talent poetycki w yrasta na gruncie psy­
chicznym, u jego podstawy bowiem tkwią pewne dziedziczne 
dyspozycje. Są one surowcem, dan^m przez przyrodę. Do tego 
,,ślachetnego przyrodzenia”, jak się wyraził stary M. Rej, 
musi się jednak dołączyć jeszcze ,,poczciwe ćwiczenie”. Po  ̂
łączenie tych właśnie dwu czynników cenił Rej w Janie Ko­
chanowskim ^).

Na przedmiot, którym się obecnie zajmujemy, można 
jednak spojrzeć od drugiego końca: — nie od ,,ślachetnego 
przyrodzenia”, lecz od celów ludzkich, lecz od wysiłków czło- 
wiekaj zmierzających do przetwarzania zarówno otaczającej 
go rzeczywistości, jak siebie samego według uznawanych za 
obowiązujące wymagań. Otóż do oznaczenia tego, co oglą­
damy z tego punktu widzenia termin kultura się mniej nadaje. 
Daleko odpowiedniejszy jest termin: duch, oczywiście, po 
oczyszczeniu go z wszelkich prymitywnych, metafizycznych 
i mistycznych znaczeń. Ta natomiast okoliczność, że ten w y­
raz (w trzecim znaczeniu) oznacza czy to wolę rozumną, czy 
porywy ludzkie do urzeczywistniania ideałów, nie stanowi 
przeszkody; — może być nawet pomocną. Jak bowiem wi­
dzimy, zachodzi związek pomiędzy tą sferą w człowieku, 
a stwarzaną przez niego kulturą. Jest to właśnie to źródło su­
biektywne, z którego kultura wytryska.. To jest ów duch su­
biektywny, o którym była mowa powyżej. Duch w trzecim 
znaczeniu jest zatem częścią ducha w znaczeniu czwartym.

2. Na kulturę składają się nie tylko gotowe wytwory, 
jak gleba uprawna, ale i czynności i procesy historyczne, jak 
uprawianie gleby, jak rozwój rolnictwa w ciągu wieków. Otóż 
jakkolwiek terminu kultura można używać w ten sposób, aby 
oznaczał zarówno wytwory, 'jak czynności i procesy — (będę

h M. Rej, Zw ier^

rfltiSIUM ¡ffl

- BIBUOT6KA ^



23

go też używał w tym najszerszym znaczeniu) — to jednak — 
ze względu na swoje pochodzenie — przywodzi on na myśl 
raczej wytwory niż czynności. Tymczasem termin: duch do­
skonale się nadaje, gdy chodzi o uwydatnienie c z y n n o ­
ś c i o w e g o  charakteru kultury — a zwłaszcza odbywają­
cych się w niej procesów t w ó r c z y c h .

3)TNa kulturę składają się zarówno te czynności i wy-, 
tw ory, które pozostają w żywym związku z celami ludzkimi, 
jak  te, które do tych celów nie dorastają, albo od nich o (^  
padły. W yraz: duch nadaje się do oznaczania pierwszych. To 
jest w kulturze duchem, co w twórczy sposób realizuje cele 
ludzkie. To, co od tych celów odpadło, choć jeszcze formal­
nie do kultury należy, już nie jest duchem, lecz^czymś oddu- 
chowionym, bezdusznym. O tę właśnie zmartwiałą część za­
kres terminu:- duch jest węższy od zakresu terminu: kultura. 
Poza tym zakresy te się pokrywają.

Rozróżniliśmy w ten sposób cztery znaczenia wyrazu: 
duch. Z nich pierwsze należy do prymitywnego myślenia, dru­
gie ma charakter metafizyczny i dopiero dwa ostatnie dotyczą 
przedmiotów, które nauka może badać i bada. Toteż wyraz: 
duch tylko w trzeciw i czwartym rozumieniu nadaje się na 
term in naukowy.

Któreż z tych dwu znaczeń mamy na myśli, gdy mówimy 
o ż y c i u  d u c h o w y m ?  — Niewątpliwie obydwa! Termin 
jednak: duch w trzecim znaczeniu znajduje się w lógicznym 
stosunku podrzędności do terminu: duch w czwartym znacze­
niu. Mamy wobec tego prawo pominąć trzeci wypadek i mó­
wić tylko o czwartym, gdy bowiem tak postąpimy, to przez 
to samo uwzględnimy i trzeci.

^Poprzestajem y więc na czwartym wypadku. Przez du­
cha będziemy w tej pracy rozumieli żywą, zdrową i twórczą 
kulturę, oglądaną od strony celów ludzkich. A życie duchowe 
jest dla nas życiem tak pojętej kultury...



Rozdział II

RÓŻNE ASPEKTY KULTURY

1.^ U j ę c i a  o d  z e w n ą t r z

Z rozdziału poprzedniego wynika, iż pojęcie kultury za­
wiera w sobie pojęcie celów ludzkich. Nie wszyscy chcą to 
uznać. Nie wszyscy również odpowiadają jednakowo na py­
tanie, od której strony nauka powinna badać kulturę? Sprawa 
ta nieraz już wywoływała gorące spory. O co one się toczą? — 
Zrozumiemy to najlepiej, zestawiając ze sobą dwie grupy po­
glądów. Do pierwszej zaliczam te z nich, które w kulturze nie 
chcą uwzględniać momentu celowości; — do drugiej — 
uwzględniające ten moment.

Przede wszystkim zajmiemy się poglądami, zaliczonymi 
do pierwszej grupy. Możemy je z kolei podzielić na b i o l o ­
g i c z n e  i s o c j o l o g i c z n e .

a. Biologia kultury

Istnieje w naszej literaturze bardzo ciekawa próba uję­
cia kultury w sieć pojęć biologicznych. Stanowi ją ,,Nauka 
o cywilizacji" Erazma Majewskiego — a zwłaszcza drugi tom 
tego dzieła, zatytułowany: — ,,Teoria człowieka i cywili­
zacji” )̂.

Autor wyraźnie zaznaczył, iż na ,,zjawisko cywilizacji- 
narodu” chce patrzeć w ten sposób, w jaki przyrodnicy patrzą

Erazm Majewski, Teoria człowieka i cywilizacji, W-wa 1920, 
wyd. 2-gie.



25>

na wymoczka lub trawkę. Nie tylko też nie przeciwstawia on 
kultury naturze, ale stwierdza dobitnie, iż to, cośmy nazwali 
życiem duchowym, ,,mamy prawo uważać za realną sprawę, 
toczącą się w przyrodzie" )̂.

W ,,sprawie” tej dostrzega on charakterystyczne cechy- 
życia. Przemiana materii, rozwój i rozradzanie się; — te trzy 
sprawy są charakterystyczne nie tylko dla życia biologicz­
nego, lecz również dla kultury. Analogia jest uderzająca. Po­
wołując się na nią, E. Majewski — podobnie jak myśmy to* 
uczynili na początku rozdziału I tej książki — nadał term i­
nowi: ż y c i e  znaczenie szersze od przyjętego w biologii. Ży­
cie u Majewskiego obejmuje nie tylko sprawy biologiczne, 
lecz również społeczne i kulturalne. Będąc na całym tym ob­
szarze procesem przyrodniczym, ma ono jednak kilka pięter, 
różniących się stopniem skom plikow ania/^ajbardziej elemen­
tarny charakter ma życie komórki. E. Majewski nazwał je 
rzeczywistością B. )̂. Życie organizmu roślinnego, czy zwie­
rzęcego jest już ,,podwójnie skomplikowane. Stanowi ono sy­
stem rzeczywistości C. Rozwijająca się wreszcie między osob­
nikami ludzkimi kultura jest życiem ,,potrój nie skomplikowa­
nym ”. To życie jest rzeczywistością D.

E. Majewski przyznaje, iż rzeczywistość D poznajemy 
z 'innej strony niż rzeczywistości B i C. Gdy, mianowicie, ostat­
nie poznajemy zmysłami o d  z e w n ą t r z  — pierwszą prze­
żywamy od strony w e w n ę t r z n e j .  Ale to w niczym, jego 
zdaniem, nie zmienia sprawy. Stronie wewnętrznej kultury, 
a więc temu, co z niej przeżywamy, musi odpowiadać strona 
zewnętrzna. Ta zaś zewnętrzna strona, gdybyśmy ją znali, 
okazałaby się tak samo fizyczną, jak jest fizycznym znane* 
nam tylko od zewnątrz życie komórki, czy rośliny. Realność 
D jest równie jak roślina pełnym systemem fizycznym, syste­
mem ruchów" )̂.

*) Tamże, str. 66.
*) Rzeczywistość A obejmuje biogeny, czyli związki chemiczne,, 

z których organizuje się komórka. Rzeczywistość ta nie jest jeszcze ży­
ciem, lecz materiałem życia.

Tamże, str. 113-—114.

iłoteia



26

Strona fizyczna kultury interesowała Majewskiego bar­
dziej od jej strony wewnętrznej, przeżyciowej. Zajmował się 
on i tą stroną, ale głównie z tą myślą, aby tą drogą dotrzeć 
do tego, co w kulturze fizyczne. Spodziewał się przy tym, że 
badania nad kulturą rzucą światło na niewyjaśnione dotych­
czas tajemnice życia komórki i życia organizmów roślinnych 
i zwierzęcych.

W szystko to świadczy o tym, że jego ,,teoria cywiliza­
cji” jest właściwie b i o l o g i ą  kultury. Uwydatniła ona w bar­
dzo ciekawy sposób pokrewieństwo, zachodzące pomiędzy ży­
ciem duchowym i życiem biologicznym. Zagadnień jednak, 
związanych z kulturą, nie wyczerpała i wyczerpać nie mogła. 
W nikając głęboko w przyrodniczą stronę kultury, pominęła 
ona niemal wszystko, co kulturę czyni przeciwieństwem na­
tury. Skutkiem tego bardziej ona może interesować przyrod­
nika, niż humanistę. Nic też dziwnego, iż na nauki humani­
styczne głębszego wpływu nie wywarła.

b. Socjologia kultury

C oO wiele bardziej popularną od biologii kultury jest s o- 
c j o 1 o g i a kultury. I ona również ojDywa się bez momentu 
celowości. 1 ona również chce się opierać na badaniach, prze­
nikniętych przyrodniczym sposobem myślenia. Nie sięga jed­
nak do życia komórki, nie dąży do rzucenia na to życie no­
wego światła. Jej domeną jest sfera zjawisk społecznych. I ży­
cie duchowe jest dla niej faktem społecznym. Nie znaczy to, 
oczywiście, aby socjologia kultury nie mogła sięgać i do fak­
tów biologicznych. Będzie ona jednak w takich wypadkach 
usiłowała wyjaśniać fakty społeczne przez biologiczne, nie zaś 
odwrotnie. I tym różni się zasadniczo od biologii kultury, którą 
uprawiał E. Majewski.^

Podstawowe pojęcia socjologii kultury sfarał się w ypra­
cować Emil Durkheim. Jasne i konsekwentne sformułowanie 
poglądów jego szkoły dał w naszej literaturze Stefan Czar­
nowski w niedokończonym, niestety. W stępie do projektowa-



27

nego „Zarysu socjologii ogólnej” .^Przedmiotem socjologii 
są fakty społeczne, wymagające dla swego powstania zespo­
łów jednostek ludzkich, ale nie dające się sprowadzić do prze­
żyć poszczególnych ludzi. Fakt społeczny zachodzi zawsze 
„w środowisku odmiennym od środowiska przeżyć wewnętrz­
nych jednostki i jej fizycznego życia osobowego, w środowi­
sku, które dla podmiotu poznającego, dla człowieka przeży­
wającego psychicznie i fizycznie, jest zewnętrznym”. Fakt spo­
łeczny ,,narzuca się przeżyciu wewnętrznemu jako przymu- 
sowy”.iNie może on nie być przeżywany, choć niejednokrot­
nie pdjawia się jako konieczność wewnętrzna, określająca 
kierunek wzruszeń i wynikające stąd działanie, jak to ma 
miejsce ^przy powodowaniu się wytworzonymi społecznie za­
sadami moralnymi postępowania. Fakt społeczny ma w zesta­
wieniu z subiektywnym życiem jednostki cechę obiektywno­
ści. Jest on faktem zewnętrznym, jest rzeczą, układem rzeczy, 
lub zmianą, zachodzącą w rzeczach. ,,Rzeczowość ta  jest jego 
cechą zasadniczą”.

Cvir powstawaniu tak pojmowanego 'faktu społecznego 
biorą udział, oczywiście, jednostki ludzkie wraz ze* światem 
swoich przeżyć wewnętrznych. Metoda jednak socjologiczna 
tiie polega na tym, aby przez badanie subiektywnych przeżyć 
dochodzić do wyjaśniania owych faktów zewnętrznych o cha­
rakterze rzeczowym, lecz p rzeciw nicy- na tym, aby opiekając 
się na wynikach badania zachodzących w zespołach ludzkich 
faktów zewnętrznych, rzeczowych, dających się ująć staty­
stycznie — rzucać światło i na jednostkę ludzką i na jej świat 
wewnętrzny.("socjologia jest pod tym względem przeciwień­
stwem psychologi^czerpiącej swój materiał z introspekcji. 
ńPoznanie socjologiczne, jeśli ma być poznaniem naukowym, 
nie może być tylko rozszerzeniem badania zagadnień psycho­
logii jednostkowej na stosunki międzyjednostkowe, lecz od­
wrotnie, musi dążyć do wyjaśniania typu psychicznego jed-

Fragment ten wyszedł po śmierci autora w tomie I Biblioteki 
Socjologicznej p. t. Stefan Czarnowski, Społeczeństwo — Kultura, War­
szawa—Poznań, 1939.



28

nostek uwarunkowaniem ich obiektywnym, słowem winno za­
czynać od r z e c z y  i r z e c z a m i  w y j a ś n i a ć  l u d z  i, 
a n i e  r z e c z y  l u d ź m i " ^ ) .

Metoda ta  w całej pełni stosuje się do kultury, i kul­
tura bowiem jest faktem społecznym. Stefan Czarnowski zde­
finiował kulturę w następujący sposób: — ,,kultura to układ, 
faktów społecznych, który jest wspólny wielu grupom” )̂. 
W innej swej pracy, a mianowicie w książce p. t. „Kultura", 
rozwinął on tę definicję w następujący sposób; — kultura to 
„całokształt zobiektywizowanych elementów dorobku spo­
łecznego, wspólnych szeregowi grup i z racji swej obiektyw­
ności ustalonych i zdolnych rozszerzać się przestrzennie" )̂. 
Oprócz myśli zawartej w pierwszej definicji, jest tu jeszcze 
mowa o szerzeniu się przestrzennym kultury, co następuje 
tym łatwiej, im bardziej wytwory społeczne oderwą się od 
swych twórców, a przez to zobiektywizują się i ustalą. Od 
tak pojętej obiektywizacji i ustalenia zależy lotność elemen­
tów kulturalnych, przejawiająca się w tym, że onę nie tylko 
przechowują się w pewnej grupie społecznej, nie tylko prze­
chodzą w niej z pokolenia w pokolenie, lecz również wędrują 
od grupy do grupy, jak to można obserwować n. p. na nor­
mach moralnych, wątkach powieściowych, lub narzędziach^)..

Tamże, str. 29.
*) Tamże, str. 38.
®) Stefan Czarnowski, Kultura, Warszawa, Wiedza i Życie, 1938,. 

str. 19—20.
Zgadza się to z poglądem na kulturę, który rozwinął Marcel 

Mauss na paryskiej konferencji z 1929 r., poświęconej zagadnieniom kul­
tury. Dał on dwie definicje: zjawiska kulturowego i kultury. Pierwsza 
brzmiała: „Ces phénomènes ont tous une caractéristique importante: celle 
d'être communs à un nombre plus ou moins grand de sociétés et à un 
passé plus ou moins long de ces sociétés. On peut leur réserver le nom 
de „phénomènes de civilisation". Druga definicja: — „une civilisation 
c'est un ensemble suffisament grand de phénomènes de civilisation, 
suffisament nombreux, eux mêmes suffisament importants tant par leur 
masse que par leur qualité; c'est aussi un ensemble, assez vaste par le 
nombre, de sociétés qui les présentent; autrement dit: un ensemble 
suffisament grand et suffisament caractéristique pour qu'il puisse signifier, 
évoquer à l'ésprit une famille de sociétés". Patrz sprawozdanie p. t.: Centre 
International de synthèse. Civilisation, le mot et l'idée, Paris, La Renais­
sance du livre, 1930, str. 84—89.



29

Zależność kultury od warunków społecznych, krążenie 
kultury wśród grup społecznych, jej wpływ n a .n ie : — oto 
Tiagadnienia, które będzie badała socjologia, starając się przy 
tym ująć je możliwie od zewnątrz, od strony r z e c z o w e j ,  
jak powiedział Stefan Czarnowski.

I w socjologii kultury zatem, podobnie jak poprzednio 
w jej biologii, spotykamy się z ujęciem naszego przedmiotu 
od zewnątrz. Zgodność pod tym względem biologicznego 
aspektu z socjologicznym* nie jest z pewnością przypadkowa. 
Spotkaliśmy się tu z pewną prawidłowością, którą możnaby 
tak  sformułować: — o ile jakiś pogląd na kulturę chce pomi­
nąć występujący w jej życiu wewnętrznym moment celowo­
ści, musi on uznać z e w n ę t r z n y  aspekt- kultury za podsta­
wowy. Innymi słowy, będzie on zawsze wyjaśniał wewnętrzne 
przeżycia kulturowe przez fakty zewnętrzne (fizyczne, biolo- 

■ giczne, czy społeczne), nigdy zaś odwrotnie.
I rzeczywiście, zarówno w biologu kultury, jak zwła­

szcza w jej socjologii występuje wyraźna tendencja do uwa­
żania przeżyć kulturowych za e p i f e n o m e n y, które nic 
nie wyjaśniają, a mogą w błąd wprowadzać. Stąd często przez 
różnych socjologów wyrażane przekonanie, że kulturę można 
badać t y l k o  od zewnątrz. Dobitny wyraz dał mu Stefan 

‘Czarnowski,, powiadając: — „fakt społeczny badany być wi- 
-nien od strony materialnej" )̂.

2. U j ę c i a  o d  w e w n ą t r z  

a. Psychologia kultury

Przechodzę do poglądów uwzględniających moment ce­
lowości przy badaniu kultury. Nie chodzi tu, oczywiście, o po­
glądy, które prowadzą do zastępowania poznawczych celów 
badania jakimiś innymi celami, lub do subiektywnego warto-

Społeczeństwo — Kultura, str. 30.



30

ściowania przedmiotów badania, bo takie poglądy do nauki 
nie należą. Jeśli mówię o uwzględnianiu celowości, to mam 
na myśli celowość tkwiącą w samej kulturze, a więc z jednej 
strony tak bardzo właściwe człowiekowi dążenia do celów 
kulturalnych, z drugiej sensowność, którą wytwory ludzkie 
tak wyraźnie różnią się od przedmiotów, należących do na­
tury.

Czy możliwe jest wniknięcie w ten świat kultury od ze­
wnątrz? Rozpatrzmy to na przykładzie. A. Schweitzer, zdając 
sprawę ze swej praktyki lekarskiej w Afryce centralnej, opo­
wiada, iż murzyni tamtejsi malują położnicom twarze, nadając 
im wyraz przerażający^). Zapytuję, czy można dojść do zro­
zumienia tego zwyczaju przez badanie samej tyłko m aterial­
nej strony, zjawiska? — Nie ^ądzę! — Ale, sprawa od razu 
staje się zrozumiałą, gdy się dowiadujemy, że to czynią dla 
odstraszenia złych demonów, które czyhają na mające się na­
rodzić dziecko. Jakkolwiek oddawna już wyrośliśmy z ma­
gicznego sposobu myślenia, który się wyraża w tym obyczaju, 
jednak go rozumiemy z chwilą, gdy się odsłoniła przed nami 
jego celowość. Tego wniknięcia w jego sens nie mogłyby 
zastąpić najdokładniejsze fotografie pomałowariych twarzy 
położnic, najdokładniejsze badania, jakiej farby do tego uży­
wają murzyni, najdokładniejsze pomiary wykonywanych przez 
nich rysunków. Nie zastąpiłoby go też z pewnością zbadanie’ 
życia gospodarczego murzynów. W niknięcie w sens jest pro­
cesem poznawczym, wprowadzającym nas do wnętrza bada­
nego zjawiska. W ejście w sposób myślenia murzynów, zrozu­
mienie, jaki cel chcą osiągnąć; — oto co zdejmuje nam nie­
jako łuskę z oczu. Nie rozumieliśmy — a oto rozumiem^^Ł..

^ a k  się stąd okazuje, nie możemy uwzględniać celowo­
ści zjawiska kulturowego, oglądając je tylko od strony ze­
wnętrznej. Ale też i odwrotnie — nie możemy wgłębić się 
w życie duchowe, nie uwzględniając jego celowości. Próbo-

ą Albert Schweitzer, Wśród czarnych na równiku, Bibl. 
Porannego".

„Kuriera



31

wała to czynić przyrodniczo nastawiona psychologia, jednak 
bez pozytywnych wyników. Życie duchowe wymykało się 
zawsze z sieci jej pojęć, bo ono jest całością skierowaną na 
cele, a ona je chciała budować z elementów psychicznych, 
łączonych ze sobą za pomocą skojarzeń. Na inne drogi weszła 
współczesna psychologia humanistyczna. Posłuchajmy, co na 
ten temat powiedział jeden z głębszych jej przedstawicieli: — 

ę^Dusza ludzka jest jak najściślej związania z zagadnieniami 
wartości. Toteż każda konsekwentna psychologia zmuszona 
jest nawiązać łączność z etyką i estetyką. Zajmować się świa­
domością człowieka i jednocześnie zupełnie nie uwzględnić 
przeżycia wartości, znaczy to albo świadomie wydzielać tylko 
ograniczoną część życia p sych iczneg^  albo mylnie przypu­
szczać, że się ma przed sobą całą psyche, gdy w rzeczywisto­
ści przedmiotem badania staje się tylko niesamodzielny od­
łamek, wypreparowany .z niej przez analizę"^). '

(M etodę  wnikania w wewnętrzną stronę faktów kultu­
rowych znamy doskonale z życia codziennego. Toż właśnie 
w ten sposób staramy się poznać nowego znajomego. Tak 
zwani znawcy ludzi z przedziwną nieraz intuicją umieją prze­
nikać cudzy sposób myślenia, czyjeś ukryte cele; — a oparte 
na tej podstawie diagnozy nieraz sprawdzają się jak najdo­
kładniej^

Zapewne — ktoś powie. Ale to nie jest metoda^ „nau­
kowa". I cóż stąd — odpowiem — skoro ta metoda daje w y­
niki? — To więcej znaczy, niż etykieta naukowości, przyle­
piona do pewnych metod. W iemy z historii, nauki, w iele to 
już razy pedanci naukowości, tracąc kontakt z życiem, odci­
nali sobie drogę do twórczości. — Tak! — ale tej metody od 
wewnątrz nie stosuje się w życiu potocznym . dość krytycz­
nie, dość systematycznie! — Na to zgoda. — Czyż jednak nie 
można temu zaradzić? Czy nie da się tak opracować tego spo­
sobu postępowania, aby stał się możliwie najbardziej krytycz­
nym i systematycznym?

Theodor Erismann, Die Eigenart des Geistigen, Lipsk, 1924, str. 12:.



32

Owszem, to jest nie tylko do* wykonania, ale nad tym 
już od wieków pracowano. Czyż bowiem nauki humanistyczne 
nie doskonalą z dawien dawna tej właśnie metody? Posługuje 
się nią przede wszystkim historia. — Oczywiście, nie t. zw. 
historia naturalna, wyjaśniająca pochodzenie faktów przyrod­
niczych, lecz historia w ściślejszym znaczeniu tego słowa. 
Jest ona, jak powiedział Ch. Sigwart, najważniejszą dziedziną 
wnioskowania z danych faktów o rzeczywistości przyczyn, 
które je stworzyły. „Zadaniem badania historycznego jest 
wnioskować na podstawie zewnętrznych wytworów działal­
ności ludzkiej, czy to będą dzieła nauki, czy dokumenty pi­
sane o p r o c e s a c h  d u c h o w y c h ,  z których one po­
wstały, a następnie wyprowadzać te procesy z poprzedzają­
cych je warunków po części wewnętrznych, po części ze­
wnętrznych; podstawowym przy tym założeniem tych docie­
kań  jest p o z n a n i e  p s y c h o l o g i c z n e "  )̂.

Jakkolw iek zatem historia rozpoczyna od badania „ze­
wnętrznych wytworów ludzkich", to jednak właściwym jej 
przedmiotem są „procesy duchowe", czyli to właśnie, cośmy 
nazwali życiem duchowym. Dlatego to „podstawowym zało­
żeniem" badań historycznych musi być „poznanie psycholo­
giczne". Bez tego poznania nie obywają się i inne nauki hu­
manistyczne, jak  językoznawstwo, etnologia, teoria prawa, 
teoria wychowania. Miałyżby się bez niego obejść oparte na 
tych wszystkich naukach badania pad kulturą?

Od razu czujemy, jak bardzo takie przypuszczenie jest 
nieprawdopodobne. Istotnie też obok badań, starających się 
ująć kulturę od zewnątrz, rozwijają się badania, usiłujące ją 
ująć od tego jej wnętrza, któreśmy nazwali życiem ducho­
wym. „Poznanie psychologiczne" odgrywa w nim v/ielką 
rolę; — nie wyłączną jednak.

h Christopli • Sigwart, Logik, Tübingen, 1911, tom II. Die Methoden­
lehre, str. 614.



33

b. Aksjologia kultury

Q)bok badań, któreby można zaliczyć do p s y c h o l o ­
g i i  k u l t u r y ,  istnieją badania, obierające za główny przed­
miot rolę ś w i a t a  w a r t o ś c i  w życiu duchowym. Dzie­
dzinę, do której należą te badania, możnaby nazwać a k s j o ­
l o g i ą  k u l t u  r ^

/Psychologia kultury i aksjologia kultury stykają się ze 
sobą. Gdy bowiem pierwsza ze względu na celodążny charak­
ter życia duchowego, musi się zajmować głównie przeżyciami 
wartości, druga bada cele kulturalne, stanowiące przedmioty 
tych przeżyć. Obydwie dyscypliny wgłębiają się w we­
wnętrzny świat kultury. Różnica między nimi sprowadza się 
do tego, że jedna z nich oświetla przeżyciową i dyspozycyjną 
stronę tego świata, druga natomiast kieruje swój wzrok ku 
temu, co nie jest przeżyciem, ani dyspozycją, ale p r z e d ­
m i o t e m  przeżycia, czy dyspozycji^ Przedmiot ten nie jest 
jednak ową rzeczową stroną kultury, o której mówił Erazm 
Majewski i Stefan Czarnowski, lecz czymś zupełnie odmien­
nym. Cel bowiem dążeń kulturalnych nie tylko nie jest rze­
czą fizyczną, czy układem rzeczy fizycznych, czy nawet ru­
chem takiego układu, lecz w ogóle nie jest czymś empirycz­
nie istniejącym. Jest on czymś, co dopiero istnieć p o w i n n o ,  
co nas z o b o w i ą z u j e . C ^ I d y b y  cele kulturalne realnie 
istniały, nie potrzebowalibyśmy dążyć do nich, nie potrzebo­
walibyśmy zdobywać się na największe wysiłki, aby je reali­
zować.

Tego rodzaju przedmioty, jak cele, na równi z przeży­
ciami należą do wewnętrznego świata kultury. Nie ma zatem 
wątpliwości: ^  zarówno psychologia kultury, jak aksjologia 
kultury ujmują ją od wewnątrz.

życie duchowe



Rozdział III

PUNKTY WYJŚCIA

1. W y ł ą c z n o ś ć  c z y  w s p ó ł d z i a ł a n i e !

Nie tylko kultura ma stronę zewnętrzną i wewnętrzną. 
Nie tylko kulturę można badać od zewnątrz i od wewnątrz. 
Podobnie mają się rzeczy i z niektórymi innymi przedmio­
tami poznania, np. z psychiką ludzką..! ona ma swoją stronę 
biologiczną i socjalną, choć jednocześnie stanowi zamknięty 
w sobie świat subiektywnych przeżyć i dyspozycyj. Oprócz 
też psychologii introspekcyjnej, badającej fakty psychiczne 
od wewnątrz, oprócz psychologii wyrazu, wyczytującej życie 
psychiczne z takich jego objawów zewnętrznych, jak wyraz 
twarzy, postawa całego ciała, okrzyk, list miłosny i t. p., istnieje 
psychologia, posiłkująca się ekstrospekcją. Ta przybiera roz­
maity charakter. Jest taka jej postać, którą można nazwać 
biologią życia psychicznego, a jest i taka, która zasługuje na 
miano socjologii tego życia.

Analogia z naukami, badającymi kulturę, jest uderza­
jąca. Tym ciekawszą rzeczą będzie dowiedzieć się, jak się 
układają stosunki pomiędzy tymi tak rozmaitymi gałęziami 
psychologii? — Na ogół trzeba stwierdzić, że one ze sobą 
współdziałają. Psychologia, badająca życie psychiczne od ze­
wnątrz, w szczęśliwy sposób uzupełnia i kontroluje wyniki 
psychologii, badającej to samo życie od wewnątrz. Są jednak 
i dążenia do wyłączności. Tak np. uprawiana w Związku Ra­
dzieckim refleksologia odrzuca psychologię od wewnątrz 
i chce ją zastąpić badaniem t. zw. odruchów warunkowych.



35

Radykalni przedstawiciele t. zw. „behavioryzmu" am erykań­
skiego pragną zastąpić introspekcję przez badanie od zewnątrz 
zachowania się człowieka lub zwierzęcia.

Odpowiednikiem tych roszczeń jest w dziedzinie badań, 
dotyczących kultury, teza, głoszona przez wielu socjologów 
kultury, że kulturę można badać t y l k o  od strony m aterial­
nej. Dla radykalnych wyznawców materializmu dziejowego 
teza ta jest dogmatem. W ynika ona z twierdzenia Karola 
Marxa, iż „panujący w życiu materialnym sposób produk­
cji jest warunkiem socjalnego, politycznego i duchowego 
p:^ocesu życiowego w ogóle. Świadomość ludzi nie stanowi
0 ich bycie, lecz odwrotnie ich byt społeczny stanowi o ich 
świadomości" )̂.

W ustępie tym Marx użył terminów: — świadomość
1 byt. Bliższa analiza wykazuje, iż przez „świadomość" rozu­
miał on pierwiastek duchowy w życiu społecznym, gdy przez 
byt — to, co w tym życiu ma charakter nie-duchowy, mate­
rialny. Z rozróżnieniem tych dwu pierwiastków spotykamy 
się i u tego myśliciela, z którego szkoły Marx wyszedł, mia­
nowicie, u Hegla. I Hegel bowiem, tak samo jak Marx, za­
kładał, że na proces historyczny i jego wyniki składają się 
dwa czynniki: — jeden duchowy — drugi nie duchowy. Oby­
dwaj też zgadzali się w tym, że jeden z tych czynników jest 
podstawowy, a drugi — pochodny. Co najmniej tyle z m eta­
fizycznych założeń Hegla daje się w każdym 'razie wykryć 
w teorii Marxa. Różnica tkwi dopiero w tym, że Hegel za 
podstawowy czynnik uznawał ducha, a Marx — materię. 
Stąd Hegel całą historię chciał tłumaczyć duchem, a Marx — 
m aterią )̂.

„Die Produktionsweise des materiellen Lebens bedingt den so­
zialen, politischen und geistigen Lebensprozess überhaupt. Es ist nicht 
das Bewusstsein der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr ge­
sellschaftliches Sein, dass ihr Bewusstsein bestimmt". Karl Marx, Zur Kri­
tik der politischen Oekonomie, 1859. Przytoczył on pierwsze zdanie i w Ka­
pitale, patrz: Kapitał, tłum. polskie. Warszawa, 1926, tom I, strona 55—56, 
dopisek.

Por. N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins, str. 8 i n.
3*



36

Jak widzimy, u podstawy twierdzenia metodologicznego 
tkwi założenie metafizyczne. Czy można je uważać za pew­
nik? — Bynajmniej! — Jak inne tego rodzaju założenia, tak 
i to jest tylko hipotezą. Prawda to, iż hipoteza M arxa jest 
bardziej do przyjęcia dla przyrodniczo wykształconego współ­
czesnego człowieka od hipotezy Hegla. Czyż jednak musimy 
się obracać w ciasnym^ kółku tej alternatywy? Takie jest ci­
che przekonanie zwalczających się nawzajem zwolenników 
z jednej strony materializmu, z drugiej — idealizmu histo­
rycznego. Czyż ono jednak jest trafne?

Toż nie jest to bynajmniej aksjomatem, aby na proces 
historyczny miały wpływać tylko dwa czynniki, z których 
jeden jest podstawowy, a drugi pochodny. Obok takiej mo- 
nistycznej hipotezy możliwe są i pluralistyczne. Można więc 
przypuszczać, że obydwa czynniki: — zarówno materialny, 
jak duchowy odgrywają w historii i w życiu społecznym sa­
modzielną rolę. Można również zakładać, że istnieje więcej 
czynników niż te dwa. Oprócz czynników fizycznych mogą 
np. działać nie dające się sprowadzić do tamtych czynniki 
biologiczne, psychiczne i duchowe. A kto wie, czy np. formy 
życia społecznego nie są również czynnikiem, nie dającym 
się sprowadzić do czegoś innego?

Tego rodzaju pluralistyczne założenie ma to za sobą, 
że lepiej zgadza się z poglądem na życie, wyłaniającym się 
z badań historycznych, od monistycznej hipotezy Hegla 
i Marxa. Nie myślę jednak o tym, aby je już na tym miejscu 
przeciwstawiać tamtemu założeniu, sądzę bowiem, że nie do­
brze jest zaczynać badanie kultury od metafizyki. Daleko le­
piej jest bezstronnie opisywać fakty kulturowe ze wszelkich 
możliwych punktów widzenia.

Nie z metafizycznych też, lecz z metodologicznych w y­
chodząc założeń sądzę, że przystępując do badań jakiegoś 
przedmiotu, nie należy z góry ograniczać swych możliwości, 
poddając się zakazom, brzmiącym: — z tego a tego punktu 
widzenia nie wolno ci patrzeć na swój przedmiot! Tego ro­
dzaju „tabu" naukowe może prowadzić tylko do zacieśnienia



37

horyzontu. Jeśli przedmiot badania ma różne aspekty — na­
leży brać pod uwagę wszystkie. Skoro kultura ma dwa 
aspekty: zewnętrzny i wewnętrzny, należy ją opisywać od 
zewnątrz i od wewnątrz, strzegąc się przy tym metafizycznych 
uprzedzeń. Metafizyki należy możliwie unikać na początku 
badania kultury i w jego toku. Jest na nią miejsce dopiero 
na samym końcu, gdy materiał został już zebrany i trzeba go 
doprowadzić do syntezy.

Argumenty nasze, wymierzone’ przeciwko metafizycz­
nym założeniom materializmu historycznego, mogą nie trafiać 
w metodologiczną tezę, że kulturę można badać tylko od 
strony materialnej. Z tego bowiem, że racja jest niepewna 
nie wynika, aby i następstwo miało być niepewne. Musimy 
się zatem zająć tym następstwem zosobna. W ytaczam prze­
ciw niemu następujące argumenty:

1. Kultura tak bardzo przeniknięta jest celowością, iż 
autorowie, chcący pominąć przy jej badaniu ten moment, naj­
częściej go jednak uwzględniają, nie zdając sobie z tego 
sprawy. Dzieje się to zazwyczaj w ten sposób, iż do swych 
teoryj wprowadzają pojęcia, zawierające w sobie implicite 
moment celowości. Do takich pojęć należy pojęcie rozwoju. 
Już rozwój biologiczny może zawierać w sobie pewne mo­
menty celowości. Niewątpliwie zaś istnieją one w rozwoju, 
gdy on jest pojęty jako powstawanie z ustroju pierwotnego 
ustrojów coraz d o s k o n a l s z y c h .  Tak rozumiany rozwój 
nazywamy p o s t ę p e m .

W teorii M arxa występuje pojęcie rozwoju. Przejął on 
je od Hegla wraz z jego nauką, że rozwój odbywa się prze­
łomami według dialektycznego schematu: — teza — anty­
teza — synteza. Jakkolwiek rozwój ustrojów społecznych 
odbywa się według tej doktryny, nie po linii prostej, ale zyg­
zakiem, to jednak ostatecznie ma on doprowadzić do wytwo­
rzenia się doskonałego ustroju społecznego. Rozwój ten za­
tem jest rozwojem postępowym i zawiera w sobie moment 
celowości.

Moment ten tkwi również w pojęciu tradycji i w wielu



38

innych pojęciach, którymi posługują się inne pozornie wolne 
od wszelkiej teleologii teorie społeczeństwa i kultury.

2. Chcąc „rzeczami wyjaśniać ludzi, a nie rzeczy ludź­
mi", jak powiedział Stefan Czarnowski, trzeba jednak, żeby 
ci ludzie byli nam dani, jako istoty przeżywające kulturę. Czy 
mogłoby to nastąpić, gdyby nam była dana tylko przyrodni­
cza strona człowieka i jego wytworów? — Przenigdy! — 
W takim wypadku nie mielibyśmy przed sobą faktów kultu­
rowych. Gest człowieka byłby tylko ruchem materii. Krze­
mień obłupany przez pierwotnego człowieka byłby tylko oka­
zem mineralogicznym. Zapisany papier byłby tylko papierem 
pokrytym czarnymi kreskami, kółkami i punktami. Te rzeczy 
fizyczne stają się dla nas faktami, należącymi do kultury, do­
piero wówczas, gdy nabieramy pewności, że one zostały przez 
człowieka przystosowane do jakichś jego celów, lub że one 
są wyrazami jakiegoś znaczenia. I tu się jednak nie zatrzy­
mujemy. Musimy zrozumieć gest ludzki, musimy uchwycić, 
jakiemu celowi służyło krzemienne narzędzie, musimy wnik­
nąć w znaczenie pisma, aby dotrzeć do „człowieka". W tedy 
dopiero możemy go objaśniać za pomocą rzeczy. Dopókiśmy 
tego nie zrobili, nie mamy jeszcze faktu kulturowego. Ten 
fakt, jak się okazuje, dany nam jest dopiero przez uzyska­
nie a s p e k t u  o d  w e w n ą t r z  na materialną stronę kul­
tury. Bez tego aspektu od wewnątrz nie ma kultury, jest tylko 
natura. A więc nie ma przedmiotu, do którego możnaby za­
stosować zaleconą przez Stefana Czarnowskiego metodę.

3. Gdy fakt kulturowy już istnieje, trzeba go wyjaśniać. 
Można go niewątpliwie wyjaśniać „rzeczami". I materializm 
dziejowy i socjologia kultury mają wielką zasługę, że poło­
żyły nacisk na ten — zaniedbany dawniej — sposób w yja­
śniania. Któż bezstronny może zaprzeczyć, jak wiele światła 
padło już na życie duchowe dzięki pracom, wykazującym jego 
zależność od warunków produkcji ekonomicznej, oraz od uwa­
runkowanych przez życie gospodarcze form życia społecznego 
i politycznego.

Nie podobna dziś mówić o życiu duchowym bez



39

uwzględniania dorobku socjologii kultury — to pewna. Ce­
niąc jednak ten dorobek, nie należy ulegać sugestii głoszo­
nego przez wielu socjologów hasła, jakoby kulturę można 
było objaśniać t y l k o  za pomocą rzeczy. Takie ogranicze­
nie może sobie postawić jakaś poszczególna nauka o kultu­
rze, np. socjologia. Wolno też socjologowi powiedzieć, że me­
toda, którą on się posługuje, objaśnia kulturę tylko za po­
mocą rzeczy. Jeśli jednak, wychodząc poza swą specjalność, 
twierdzi, że wszelka w ogóle nauka powinna objaśniać kul­
turę tylko za pomocą rzeczy, to tego „tylko" nie udowodni. 
Do tego bowiem ograniczenia nie stosuje się wiele nauk o kul­
turze, przede wszystkim zaś historia.

Faktem jest niezbitym, że historia szuka racyj w yja­
śniających zarówno w zewnętrznym, jak wewnętrznym świę­
cie. Stwierdził to zupełnie wyraźnie Ch. Sigwart w przytoczo­
nym powyżej ustępie. „Zadaniem badania historycznego" — 
powiedział — „jest wnioskować na podstawie zewnętrznych 
wytworów działalności ludzkiej o procesach duchowych, 
z których one powstały, a następnie wyprowadzać te. procesy 
z poprzedzających je warunków, p o  c z ę ś c i  w e w n ę t r z ­
n y c h ,  p o  c z ę ś c i  z e w n ę t r z n y c h " .

Tak też rzeczywiście postępują wybitni historycy. Ba­
dając kulturę, uwzględniają obydwa jej aspekty; — ze­
wnętrzny i wewnętrzny. Raz pokazują kulturę od strony przy­
rody i życia społecznego, w którym powstała, to znowu od 
strony przeżyć ludzi, którzy ją tworzyli. Taki J. Burckhardt 
np. rozpoczyna swe klasyczne dzieło p. t. „Kultura Odrodze­
nia we Włoszech" od badań, dotycz''ących ustroju państwo­
wego ówczesnych Włoch i, wykazuje, że w „organizacji 
państw italskich, bądź to rzeczypospolitych, bądź też autokra- 
cyj, leży wprawdzie nie jedyny, ale może najsilniejszy powód 
ówczesnego rozwoju Włochów i utworzenia z nich nowożyt­
nych ludzi. Oto przyczyna, której zawdzięczają, iż się stali 
pierworodnymi między synami dzisiejszej Europy" )̂. Bezpo-

Jakub Burckhardt, Kultura Odrodzenia we Włoszech, tłum. pol­
skie, Kraków, 1895, t. I, str. 159.



40

średnio jednak po tych wywodach Burckhardt poczyna w na­
stępujący sposób wnikać w ducha kultury włoskiej XIV i XV 
w.: — „W średnich wiekach oba kierunki samowiedzy, z któ­
rych jeden zwrócony jest na świat, a drugi na życie we­
wnętrzne człowieka, marzące i nawpół senne, spoczywały pod 
wspólną zasłoną. Zasłona owa była utkana z wiary, dziecię­
cej prostoty i obłędu, a patrzącemu przez nią świat i historia 
przedstawiały się w dziwnych barwach; człowiek uznawał sie­
bie jako rasę, naród, stronnictwo, korporację, rodzinę albo 
jakąkolwiek inną formę społeczeństwa. W e W łoszech naj­
wcześniej ulotniła się ta  zasłona, a obudziło się obiektywne 
zrozumienie i traktowanie państwa i wszelkich w ogóle rze­
czy tego świata; przy tym w pełni życia powstał element 
subiektywny; człowiek staje się duchową jednostką i uznaje 
się za taką. Tak samo powstał niegdyś Grek wobec barba­
rzyńcy, Arab wobec innych azjatyckich szczepów" )̂.

Stronnica, którą przytoczyłem z Burckhardta, jest pou­
czająca. Widać z niej, jak wielki historyk umie ukazywać to 
zewnętrzny, to znowu wewnętrzny aspekt kultury, jak umie 
uzupełniać to, co zawdzięcza socjologii kultury, tym, do czego 
dochodzi metodą wnikania w psychikę tamtych czasów, oraz 
w ich system wartości. Od wielkich historyków mężna się 
też nauczyć, jak kontrolować wyniki, osiągnięte na jednej 
drodze, przez wyniki osiągnięte na drugiej drodze. ,

Zwolennicy badania k u l tu ^  t y l k o  od zewnątrz prze­
ciwstawiają temu argumentowi zarzut, że historia nie jest 
nauką. Zarzut ten czynił wrażenie za czasów pozytywizmu, 
kiedy zakładano, iż metoda nauk przyrodniczych ma być wzo­
rem dla nauk humanistycznych. Od W. Dilthey'a, W. W in- 
delbanda, H. Rickerta i innych nowszych badaczów nauczy­
liśmy się jednak innymi oczami patrzeć na nauki humani­
styczne, a przede wszystkim na najbardziej humanistyczną 
z nich — historię. Ma ona swój odrębny przedmiot i jest do 
niego przystosowana. Zamiast też narzucać jej obce całemu

*) Tamże.



4r

jej charakterowi metody, daleko mądrzej jest uczyć się odl 
niej, jakim jest ten jej przedmiot i jak go można badać.

Do uwagi tej zamierzam się przede wszystkim sam sto­
sować. Sądzę bowiem, że to, co nazwałem życiem duchowym, 
jest właśnie tą dziedziną, do której należy przedmiot historii. 
Życie duchowe zawiera w sobie procesy duchowe, stanowiące 
przedmiot historii. Nasz sposób badania życia duchowego nie 
będzie jednak historyczny. Różność metod wynika stąd, iż 
gdy historia zajmuje się tłumaczeniem genetycznym i przy­
czynowym zdarzeń, które, w życiu duchowym zaszły w prze­
szłości, my pytamy, jakie cechy ma życie duchowe, jakim ono 
jest. Chcąc odpowiedzieć na te pytania, trzeba dać jego o p i s ,  
nie zaś historię.

Opisując jednak ten przedmiot, trzeba liczyć się z tym, 
czego o nim można się dowiedzieć z historii. Otóż dowiadu­
jemy się o nim przede wszystkim tego, że on dla nauki ponad 
wszelką wątpliwość istnieje — co więcej, stanowi dla myśli 
badawczej jeden z największych problematów. Toby nie było 
możliwe, gdyby aspekt zewnętrzny kultury był jedynym  nau­
kowym jej aspektem. W yjaśnianie faktów kulturowych od 
zewnątrz nie wyklucza, jak się okazuje, wyjaśniania ich od 
wewnątrz. Żadna z tych dwu metod nie może rościć preten- 
syj do wyłączności. Powinny one się nawzajem uzupełniać 
i kontrolować: — tak da się sformułować rezultat naszych 
rozważań.

2. D e f i n i c j e

W ynika stąd, że pełna definicja kultury winnaby 
uwzględniać zarówno zewnętrzną jak wewnętrzną jej stronę. 
Nieraz już próbowano dać taką definicję: — Tak np. prof. 
Franciszek Bujak, w referacie wygłoszonym na konferencji 
oświatowej, poświęconej zagadnieniu kultury wiejskiej 
w Polsce, pojął kulturę jako „ogół dotychczasowych zdobyczy 
ludzkości w dziedzinie materialnej, społecznej i duchowej. 
Kultura jest więc" — 'mówił — „opanowywaniem przyrody.



42

doskonaleniem zbiorowego współżycia, zaspokajaniem po­
trzeb duchowych człowieka w dziedzinie zabawy, piękna, oraz 
w stosunku do Boga". Kultura „rodzi się z wieczystej tęsknoty 
człowieka do szczęścia, które jako stan idealnej doskonałości 
i absolutnego zadowolenia jest dla człowieka nieosiągalne, 
i dlatego przenosi on je bardzo często w świat ponadziemski 
i najwyższy stopień jego widzi w Bóstwie" )̂.

Obydwie strony kultury uwzględnia również definicja 
słowna, którą podałem w Rozdziale I, 3/^Kultura, powie­
działem tam, to wszelki materiał dany przez przyrodę, ale 
uprawiony, czy ukształtowany przez pracę ludzką w ten spo­
sób, aby służył celom człowieka.^

Żadnej z tych definicyj nie uważam za zadowalającą. 
Określenie F. Bujaka zawiera wiele terminów, domagających 
się bliższego wyjaśnienia. Do nich zaliczam przede wszyst­
kim takie terminy jak: „zdobycze ludzkości", „dziedzina ma­
terialna, społeczna i duchowa", „potrzeby duchowe", „szczę­
ście", „świat ponadziemski", „Bóstwo". Z każdym przecież 
z tych terminów wiążą się całe łańcuchy trudnych proble­
matów.

Druga definicja ma tę wadę, że kulturę sprowadza do 
wytworów ludzkich, gdy tymczasem większą rolę od wytwo­
rów odgrywają w żywej kulturze — czynności.' Można by się 
nią zadowolić, gdyby chodziło o kulturę m a r t w ą .  Tego na­
tomiast, co stanowi istotę kultury ż y w e j ,  ta definicja nie 
uwzględnia w dostatecznej mierze.

Odbiegłbym od tematu, gdybym się wdał w dalsze roz­
ważania nad pełną definicją kultury. Właściwym bowiem 
przedmiotem tej pracy ma być życie duchowe, stanowiące, 
jak już wiemy, w e w n ę t r z n ą  stronę zdrowej i silnej kul­
tury. Czy postąpiłbym właściwie, gdybym się starał już teraz 
dać zadowalającą definicję życia duchowego? — Nie sądzę — 
nie dałoby się bowiem tego zrobić bez przedwczesnego wpro­
wadzenia pojęć, do których wypadnie dochodzić dopiero

Kultura Wsi, wyd. Ministerstwa W. R. i O. P., Warszawa, 1930, 
str. 50—52.



43

w toku niniejszej pracy. Definicja życia duchowego, jeśli 
w ogóle jest możliwa, mogłaby się zatem pojawić dopiero na 
końcu naszych rozważań, nie zaś na ich początku. Czy jed­
nak i wówczas da się ująć w jakąś formułę to, co rozsadza 
wszelkie formuły? — Im bardziej wgłębiać się w przedmiot, 
tym więcej ma się co do tego wątpliwości!

Dlatego też obieram inną drogę. Zamiast dążyć do zde­
finiowania życia duchowego w jego całości, poprzestanę na 
zdefiniowaniu jego składników, następnie zaś będę się starał 
wyśledzić, w jaki sposób z tych składników powstają coraz 
to bardziej skomplikowane procesy i systemy życia ducho­
wego. Oto wszystko, na co się, moim zdaniem, jeszcze porwać 
można...

Rzecz jasna, iż chcąc badać jakiś przedmiot, trzeba so­
bie zdawać sprawę choć w ogólnych zarysach, co to za przed­
miot? — Sądzę, iż dotychczasowe wywody naprowadzają czy­
telnika na właściwą drogę. Nie przywiązuję do nich więk­
szego znaczenia niż do wyjaśnień przed podróżą. Takie w y­
jaśnienia nigdy samej podróży zastąpić nie mogą. Kto chce 
poznać krainę, którą na razie z daleka tylko wskazałem, musi 
się do niej ze mną potrudzić. — Wsiadajmy! Jedźmy! — Gdy 
zaś obraz życia duchowego roztoczy się przed nami, wszystko 
niedopowiedziane, wszystko, nie dające się ująć w definicję, 
wystąpi z całym bogactwem szczegółów. Osiągnijmy to, 
a przekonamy się, jak  ubogą byłaby definicja, jak bogatym 
jest życie duchowe...

3. C h a r a k t e r  d a l s z y c h  r o z w a ż a ń

Sądzę, iż udało nam się wykazać, jak wiele niezamie­
rzonej i nieświadomej filozofii zawiera się w teoriach kultury,, 
chcących obejść się bez wszelkiej filozofii. Czy nie byłoby 
wobec tego wskazane wprowadzić do tej dziedziny tyle za­
mierzonej i świadomej filozofii, aby uniknąć ukrytych założeń 
metafizycznych na początku, a w konsekwencji jednostronno­
ści metody badania i zacieśnienia horyzontu?



44

W podtytule nazwałem mą pracę „zarysem filozofii kul­
tury". Terminu „filozofia kultury" użyłem nie w tym sensie, 
jakoby to miały być rozważania, usiłujące wykroczyć poza to, 
co poznawalne. Zamierzenia moje idą we wręcz przeciwnym 
kierunku. Po przygotowaniu narzędzi terminologicznych, po 
rozprawieniu się z przesądami metodologicznymi pragnę dać 
możliwie bezstronny o p i s  życia duchowego. Ten opis będzie 
stanowił główną część książki. Dostarczy on faktów i dostar­
czy pojęć, ujmujących te fakty. Dopiero gdy ten materiał się 
nagromadzi, powstanie potrzeba, po pierwsze, usystematyzo­
wania pojęć, dotyczących życia duchowego — po drugie, po­
wiązania tego systemu pojęć z systemami pojęć, dotyczących 
bytu fizycznego, biologicznego i psychicznego. Przy tym za­
daniu musi wyłonić się sprawa ogólnego poglądu na świat 
i życie. Nie można jej uniknąć przy badaniu życia ducho­
wego — chybaby się chciało uciec przed narzucającymi się 
w związku z nim problemami ontologicznymi, zaliczanymi 
zwykle do metafizyki. Lecz wówczas pozostałoby coś nieja­
snego i niedomówionego. Ostrożność w poruszaniu tych spraw 
może polegać tylko na tym, że poglądy ontologiczne pojawią 
się w charakterze hipotez, usiłujących wyjaśnić już ustalone 
i usystematyzowane fakty, nie zaś w charakterze założeń 
z góry już wpływających na sposób widzenia tych faktów.

Ponieważ przedmiotem naszych badań jest życie du­
chowe — więc nie cała kultura, lecz tylko w e w n ę t r z n y  
j e j  a s p e k t  — przeto i opis nasz będzie musiał dotyczyć nie 
zewnętrznej strony kultury, lecz wewnętrznej, a więc przeżyć 
kulturalnych, ich wytworów, procesów duchowych i celów, 
na które one się kierują. To są fakty, którymi się zajmuje psy­
chologia humanistyczna i aksjologia. Na pracę też naszą złoży 
się przede wszystkim psychologia i aksjologia kultury. Za­
gadnienia z tych dwu dziedzin tylko na pewnym odcinku wy­
stąpią oddzielnie — poza tym muszą się przeplatać ze sobą.

Psychologia kultury wraz z jej aksjologią stanowią ra­
zem s y s t e m a t y c z n ą  naukę o tym samym przedmiocie, 
którego część historia bada po swojemu. Do tego kompleksu



45

dochodzą w naszej pracy jeszcze rozważania metodologiczne, 
których znaczną część mamy już za sobą, oraz i rozważania 
metafizyczne lub lepiej może: — ontologiczne, które odkła­
damy do ostatniego rozdziału.

Oświetlenie kultury z punktów widzenia psychologicz­
nego, aksjologicznego, metodologicznego i ontologicznego 
przyjęto nazywać filozofią kultury. Tak filozofię kultury poj­
muje np. Hans Freyer )̂. Pozostajemy więc w zgodzie ze znaj­
dującą się w obiegu terminologią.

Jeden jeszcze szczegół pozostał do wyjaśnienia w tej 
części pracy. Fakty, mianowicie, należące do kultury, raz na­
zywamy kulturowymi, to znowu kulturalnymi. Jaka różnica 
pomiędzy jednym  i drugim określeniem? — Pojęcie faktu kul­
turowego — ma niewątpliwie inny zakres niż pojęcie faktu 
kulturalnego. Nie należą właściwie do faktów kulturowych 
te wytwory Człowieka, które się nie przyjęły w grupach spo­
łecznych, które skutkiem tego nie mają obiegu, nie przecho­
dzą w tradycję. Trzeba je jednak zaliczyć do faktów kultural­
nych, o ile w nich zrealizowały się jakieś donioślejsze cele ta ­
kich grup społecznych, jak np. naród. Z* drugiej strony nie 
należą do faktów kulturalnych, należą jednak do kulturowych 
wszystkie zwroty języka żywego, choćby najmniej grama­
tyczne, choćby najbardziej plugawe. Każde też narzędzie jest 
faktem kulturowym. Jest nim „żelazna dziewica", którą 
można oglądać na zamku w Norymberdze. Nie jest ona jed­
nak narzędziem kulturalnym, służyła bowiem do torturow a­
nia przestępców politycznych i zadawania im okrutnej 
śmierci.

Różność zachodząca pomiędzy faktem kulturowym i kul­
turalnym  ujmiemy może najlepiej, jeśli powiemy, że fakt kul­
turowy to taki fakt społeczny, który jest wspólny wielu gru­
pom, a więc krąży pomiędzy ich członkami i przechodzi w tra ­
dycję. Z takich faktów składa się kultura, pojęta w sensie bio-

h Hans Freyer, Theorie des objektiven Geistes, eine Einleitung in 
die Kulturphilosophie, Lipsk—Berlin, 1928. Patrz zwłaszcza Wstęp p. t. 
Der Begriff der Kulturphilosophie



46

logicznym, czy socjologicznym. Życie natomiast duchowe 
składa się z faktów kulturalnych. Każdy taki fakt jest skiero­
wany na cele w danej kulturze obowiązujące. Każdy odpo­
wiada normom, które z takich celów wynikają. To go różni 
od faktów fizycznych. Fakt kulturalny musi choć w pewnym 
stopniu czynić zadość uznawanym wymaganiom. Fakt fizyczny 
tylko istnieje.

W ynika stąd, że obrawszy za przedmiot swoich badań 
życie duchowe, muszę mówić o faktach k u,l t u r a 1 n y c h, 
nie zaś o kulturowych. W  większości wypadków zakresy tych 
dwu krzyżujących się pojęć będą się pokrywały; — ale nie 
we wszystkich.







Rozdział IV

POJĘCIA PODSTAWOWE

1 . C z y n n o ś c i  i w y t w o r y

Że kult siły fizycznej nie idzie w parze z zestrojeniem 
się życia duchowego w mocno związaną całość — o tym po­
winna nas przekonać tragiczna historia dwudziestu jeden lat 
naszej niepodległości. Ci, którzy drogą gwałtu zdobyli w ła­
dzę, narzucili rwącemu się do wolnego i twórczego życia na­
rodowi ideał wielkomocarstwowości — czy dali mu przez to 
moc wewnętrzną? — Bynajmniej! Przede wszystkim bardzo 
szybko zdemoralizowali się sami, nasze zaś życie duchowe, 
o ile uległo ich wpływowi, stało się powierzchownym, płyt­
kim i pozbawionym spoistości wewnętrznej. W  szczególnie 
dotkliwy sposób zaznaczyło się to w naszym życiu politycz­
nym, społecznym, w obyczajności, beletrystyce i szkolnictwie. 
Dyletantyzm, płytkość i rozprzężenie: — oto do czego pro­
wadził nas szybkim krokiem system, który głosił nieustannie, 
iż musimy być silni, bo siła rządzi światem. W  rzeczywisto­
ści stworzył tylko pozory siły fizycznej, a natomiast osłabił 
nas moralnie.

Na co katastrofa 1939 roku rzuciła tak jaskraw e światło 
u nas, to ma doniosłość powszechniejszą. Jak  bowiem mądrze 
zauważył Eucken^), cała kultura europejska oddawna już po­
szła w kierunku wytwarzania siły fizycznej i sprawności, 
głębsze natomiast wartości są w niej zaniedbane. Człowiek

)̂' Rudolf Eucken, Der Sinn und Wert des Lebens, str. 72—76. 
życie duchowe 4



50

współczesny troszczy się o to, aby zwiększyć swe panowanie 
nad przyrodą, aby swoje państwo uczynić najpotężniejszym 
ze wszystkich, aby wykształcić w sobie i swoich dzieciach 
jak najwięcej sprawności. A jednocześnie w naszym życiu 
duchowym — pomimo jego pozornego bogactwa i świetno­
ści coraz więcej rozdarcia i wewnętrznych s p r z e c z n o ś c i ,  
coraz mniej ładu i zestroju.

Przed mogącymi stąd wyniknąć niebezpieczeństwami od 
dłuższego już czasu przestrzegają głębsi badacze kultury. Nie­
którzy z nich przepowiadają jej upadek. W szyscy tęsknią do 
jakiejś nowej epoki, któraby scaliła to, co teraz rozbite 
i skłócone.

Czy ta krytyka, czy te przepowiednie, czy te tęsknoty 
nie wskazują na to, że życie ’ duchowe mimo wszystko dąży 
do tego, aby stać się harmonijną całością? Że przy tym tym 
usilniej, tym skuteczniej dąży do tego im jest głębsze 
i szczersze? Prawda to, iż ten prąd przepływa tylko przez tych, 
którzy są sumieniem swoich czasów, nie zaś przez ludzi głu­
pich, zakłamanych i zarozumiałych. Jak głazy, tamujące bieg 
potoku, tak i ci ludzie potrafią na pewien czas wstrzymać ży­
cie duchowe w jego pędzie — ostatecznie jednak nurt się po­
głębi i przeleje ponad głazami, aby popłynąć do morza, gdzie 
wszystkie rzeki zlewają się w jedną całość.

Gdy życie duchowe skutkiem najrozmaitszych przeszkód 
nie może wytworzyć wielkiej całości, to. przynajmniej wytwa­
rza całości w mniejszym zakresie. Takimi całościami są: każdy 
udany wytwór techniki, każde arcydzieło sztuki, każde warto 
ściowe dzieło naukowe, każdy człowiek o wyrobionej osobo 
wości, każda dobrze prowadzona i zgrana organizacja spo­
łeczna.

Jeżeli życie duchowe dąży przez tego rodzaju twory do 
coraz szerszych całości, na których szczycie promienieje ni­
gdy dotychczas nie zrealizowany ideał ludzkości, to powstaje 
pytanie, czy można je rozkładać na części, jak to czynimy 
z innymi przedmiotami badania? — Na to odpowiadam — nie­
wątpliwie z analizą w stosunku do życia duchowego trzeba



5h

być ostrożnym, aby pod jej skalpelem nie umarło to, co pra­
gniemy chwytać, gdy działa, gdy dąży, gdy tworzy, nie zaś 
gdy jest poćwiartowanym trupem. Jednakże i zupełnie bez 
anałizy obejść się niepodobna. Taka bowiem już jest właści- 

, wość umysłu łudzkiego, iż chcąc coś poznać, musi się wgłę­
biać w szczegół po szczegółe.

Pogodzimy obydwa punkty widzenia ze sobą, jeżeli, po 
pierwsze, analizując życie duchowe, zatrzymamy się przy 
składnikach, które w pełni żyją, po drugie, jeżeli mówiąc 
o tych składnikach, będziemy pamiętali-, że one biorą udział 
w ogarniającym je życiu i że to życie jest całością, łub dąży 
do tego, aby stać się całością.

Z tymi zastrzeżeniami wyróżniam w życiu duchowym 
dwa składniki: — czynności i wytwory.

2. O g ó l n a  t e o r i a  K. T w a r d o w s k i e g o
*

Terminów: czynność i wytwór używam w tym sensie, 
w jakim one występują w rozprawie K. Twardowskiego: 
„O czynnościach i wytworach" )̂. Czytamy tam: „Z dwu w y­
razów, zestawionych w takich parach, jak: chodzić — chód, 
biegać — bieg, skakać — skok, krzyczeć — krzyk, śpiewać — 
śpiew, mówić — mowa, myśleć — myśl, błądzić — błąd, są­
dzić — sąd, zwracać — zwrot — z dwu takich wyrazów pierw­
szy oznacza jakąś c z y n n o ś ć " .  Na pytanie, czym jest wy­
twór w stosunku do czynności, odpowiedział Twardowski 
w następujący sposób: „To, co dzięki, wskutek jakiejś czyn­
ności, czyli przez tę czynność powstaje, nazwać można w y- 
t vsr o r e m tej czynności. Można więc powiedzieć, że skok jest 
wytworem skakania, śpiew wytworem śpiewania, błąd w y­
tworem błądzenia i t. p., przy czym zachodzi stopniowanie 
od przypadków, w których wytwór niemal się zlewa z wytwa­
rzającą go czynnością, aż do przypadków, w których czyn­
ność i jej wytwór coraz wyraźniej się rozstępują".

ą Księga Pamiątkowa ku uczczeniu 250-ej rocznicy założenia Uni­
wersytetu Lwowskiego, Kraków, 1911. ^

! 4*



52

■’"Rozstęp pomiędzy czynnością i wytworem staje się 
szczególnie wyraźny, gdy wytwór trwa dłużej od czynności. 
Piramida Cheopsa dotąd stoi, choć ją budowano 5000 lat 
temu. — Nie każdy wytwór trwa, gdy odpowiednia czynność 
już się skończyła. Przeżycia psychiczne znikają z świadomo­
ści, gdy tylko kończy się ich przeżywanie. Prawda to, iż po­
zostawiają po sobie dyspozycje, ułatwiające ich odtwarzanie. 
Ale dyspozycja nie jest tym samym, co przeżycie. Jest to jego 
skutek, istniejący gdzieś poza świadomością\ — Jeśli wytwór 
ma trwać dłużej od powodującej go czynllości, musi on być 
wykonany w materiale fizycznym. Trwałość zaś jego jest za­
leżni od tego, jak długo ów materiał może przechowywać 
ślady formujących i przekształcających go czynności czło­
wieka. Różnice pod tym względem są ogromne. Napis wyko­
nany palcem na pokrytej rosą szybie znika prawie natych­
miast. Dłużej będzie trwał na ubitym piasku; — jeszcze dłu­
żej, jeśli go wykonamy, na tablicy, lub atramentem na papie- 
rz e ;^ ^  najdłużej, jeśli go wyryjem y , w marmurze lub spiżu.

\ Nietrwały wytwór można jednak utrwalić. Tak np. 
rzeźbę, wykonaną w miękkim materiale, jak plastelina, można 
odlać w gipsie, a gipsowy odlew utrwalić w b rą z i^  Obraz pa­
stelowy utrwalamy, spryskując go cieczą, która zlepia deli­
katne pyłki kredek pastelowych.

Za każdym razem działamy tu jednym materiałem fizycz­
nym na drugi materiał fizyczny, ęfego rodzaju sposobów nie 
dałoby się zastosować przy utrwalaniu, gdybyśmy chcieli 
utrwalić nasze przeżycia psychiczne, właśnie dlatego, że one 
nie są czymś fizycznym. Jeżeli tedy mimo tej zasadniczej 
przeszkody człowiek utrw ala swoje myśli, uczucia i dążenia, 
to dzieje się to dzięki temu, że te przeżycia w y r a ż a j ą  s i ę  
na zewnątrz w gestach, krzykach, mowie, śpiewie', rysunku 
i t. p. zn ak ac^  W szystkie te znaki, będąc wyrazem przeżyć 
psychicznych, są zarazem ruchami ciała, dźwiękami, ukształ- 
towaniami cząsteczek materii — jednym słowem, czymś fi- 
z y c zn y m ^ e  względu na to, że wszystkie znaki mają znacze­
nie psychiczne* a jednocześnie są czymś fizycznym, K. Twar-



. 53

dowski nazwał je wytworami psychofizycznymi. Otóż te psy­
chofizyczne wytwory m o ż n a  utrwalać. Tak np. mowę 
ludzką można chwycić na płytę gram ofonow y lub też ją 
utrwalić za pomocą pisma, będącego wtórnym systemem zna­
ków.

W pierwszym z tych dwu przykładów proces utrwalania 
jest mniej skomplikowany niż w drugim. Gdy bowiem utrw a­
lamy mowę na płycie gramofonowej, ta sama czynność mó­
wienia wytwarza zarówno wytwór nietrwały: — mowę, jak 
trwały: — wyżłobienia na płycie. Gdy natomiast posługujemy 
się do tego samego celu pismem, wytwarzamy dwa równo­
ległe systemy znaków: — mowę i pismo, przy czym mowa jest 
systemem znaków naszych przeżyć, a pismo systemem zna- 
l^ów naszej mowy, a więc systemem znaków znaków. Postę­
pujem y tak  dlatego, że te znaki znaków łatwiej jest utrwalić 
od znaków bezpośrednich. Utrwalając pismo, pośrednio utrw a­
lamy mowę i jeszcze bardziej pośrednio przeżycia, będące 
znaczeniem mowy. W  ten przynajmniej sposób powstawały 
znaki pisarskie. W  zmechanizowanej czynności pisania środ­
kowe ogniwa odpadają, i cały proces znacznie się upraszcza. 
Dlatego to mało kto zdaje sobie sprawę z tego, jak wiele trud­
ności trzeba było kiedyś przezwyciężyć, aby dojść do utrw a­
lania przeżyć wewnętrznych.

W ytw ory psychofizyczne, będące znakami, lub, inaczej 
mówiąct w y r a z a m i  przeżyć psychicznych, same z kolei 
mogą wyrażać zawarte w nich znaczenie. Dzieje się tak wów­
czas, gdy te wytwory stają się częściowymi przyczynami po­
wstania takich samych lub podobnych czynności psychicz­
nych jak te, dzięki którym  same powstały. Tak np. okrzyk, 
w którym się wyraża przerażenie, w tedy będzie to przeraże­
nie wyrażał, jeżeli w słyszącym go osobniku również powsta­
nie przerażenie, lub przynajmniej przedstawienie przerażenia.

Na całkowitą przyczynę odtworzenia się przeżyć, w y­
rażonych w wytworze, składają się oprócz wytworu jeszcze 
odpowiednie dyspozycje w osobie, na którą wytwór działa. 
Dyspozycje odbiorców nie zawsze mogą być takie, aby za-



54

pewniały zrozumienie wytworu, zwłaszcza gdy on został 
utrwalony i przechodzi do ludzi z innej epoki historycznej. 
Dlatego to ten sam tekst np. Boskiej Komedii, tak rozmaicie 
bywał w różnych czasach rozumiany. W ygląda to tak, jak 
gdyby tego rodzaju utrwalony wytwór, oddzieliwszy się od 
swego autora, poczynał żyć swoim własnym życiem. Złudze­
nie to wywołane jest przez tę okoliczność, że wytwór utrw a­
lony, będący wyrazem przeżyć autora, jest zawsze tylko c z ę ­
ś c i o w ą  przyczyną przeżyć odbiorców. Inne częściowe przy­
czyny odtworzenia się jego znaczenia w odbiorcach są poza 
nim i mogą ulegać zmianom. Zmiany zaś, zachodzące w tej 
grupie warunków, wywołują rozmaite odchylenia i przesunię­
cia w sposobie rozumienia tych samych znaków.

K. Tw ardow ski podzielił wszystkie czynności i wytwory 
na fizyczne i psychiczne, zaliczając do pierwszych takie jak: 
chodzić — chód, biegać — bieg, skakać — skok; — do dru­
gich takie jak: myśleć — myśl, sądzić — sąd, zamierzać — 
zamiar. W śród czynności i wytworów fizycznych wyróżnił 
jako osobną grupę czynności i wytwory psychofizyczne z na­
stępującym wyjaśnieniem, — „psychofizyczną jest czynność 
fizyczna, jeżeli towarzyszy jej czynność psychiczna, wywie­
rająca jakiś wpływ na przebieg czynności fizycznej, a tym 
samym na powstający dzięki niej wytwór; powstający zaś 
w ten sposób wytwór nazywa się także psychofizycznym". 
Rozpatrywaliśmy przed chwilą przykłady takich czynności 
i wytworów. Tylko z ich pomocą, możemy wyrażać swoje 
przeżycia na zewnątrz i przekazywać je innym ludziom. 
W szystkie czynności i wytwory ekspresyjne należą do psy­
chofizycznych.

3. C z y n n o ś c i  i w y t w o r y  k u l t u r a l n e

Szkicując w ten sposób ogólną teorię czynności i wy­
tworów, K. Twardowski zwracał uwagę głównie na to, co 
może mieć doniosłość dla logiki. Znaczeniem rozpoczętych 
przez siebie badań dla filozofii kultury nie zainteresował się



55

zupełnie. Nie spróbował też wydzielić t^ch czynności i w y­
tworów, które są składnikami życia duchowego, z pośród in­
nych. A przecież nie wszystkie czynności i wytwory, o któ­
rych mówi K. Twardowski, mogą uchodzić za składniki życia 
duchowego. Nazwijmy te z nich, które są tymi składnikami — 
k u ł t u r a l n y m i  czynnościami i wytworami. Chcąc przejść 
od ogólnej teorii czynności i wytworów, którą dał K. Twar­
dowski, do tego, co stanowi przedmiot naszych badań, mu­
simy zatem wyodrębnić czynności i wytwory kulturalne z po­
śród wszystkich innych. Gdy to uczynimy, wyjaśni się, co to 
są czynności i wytwory kulturalne. Z rozprawy K. Twardow­
skiego dowiedzieliśmy się, co jest ich rodzajem — na razie 
nie wiemy, czy najbliższym. Postarajmyż się teraz znaleźć 
cechy determinujące.

Badanie będzie musiało polegać na wypróbowywaniu 
różnych nastręczających się po kolei hipotez. Pozostaniemy 
przy tych, które się potwierdzą w możliwie dużej ilości wy­
padków i nie będą miały instancyj przeciwnych. Resztę od­
rzucimy.

Rozpoczynam od poszukiwania tych cech dla c z y n n o ­
ś c i  kulturalnych, przy czym naprzód postaram się rozpatrzyć 
kwestie psychologiczne, a dopiero później przejdę do aksjo­
logicznych. Po zbadaniu czynności przejdę do wytworów. 
W  tej części pracy nie da się oddzielić stanowiska psycholo­
gicznego od aksjologicznego. Będą one też musiały występo­
wać niejako na przemiany przy rozpatrywaniu związanych 
z wytworami zagadnień.

Po zbadaniu składników życia duchowego zwrócimy 
uwagę na jego całość. Wówczas dopiero da się wyjaśnić, jaką 
rolę każdy z tych składników odgrywa w tej całości. W ów­
czas również postaramy się doprowadzić do żywej syntezy 
to, co analiza mogła zbytnio rozkawałkować, a co, jak wiemy, 
jest całością, lub przynajmniej dąży do całości.



Rozdział V

DOLNA GRANICA CZYNNOŚCI KULTURALNYCH

1. K w e s t i a  ś w i a d o m o ś c i

W ielką przeszkodę przy badaniu życia duchowego sta­
nowi ta okoliczność, że myśl badawcza ma skłonność do ra­
cjonalizowania przeżyć, stanowiących przedmiot badania. Po­
nieważ, badając, skupiamy uwagę na badanym przedmiocie, 
więc, gdy przedmiot ten jest psychiczny, skłonni jesteśmy 
przypuszczać, że i on był w pełni świadomy. Ponieważ, ba­
dając, kierujem y się rozumem, więc mniemamy, że i on był 
rozumny. Złudzeniom, wynikającym z takiego przenoszenia 
stanów podmiotu badającego na przedmiot badany, szczegól­
nie łatwo ulegali myśliciele wieku oświeconego. Najjaskraw ­
szym tego przykładem są teorie, tłumaczące powstanie prawa 
za pomocą umowy społecznej. W szystkie te teorie wyrosły 
z założenia, że początkiem porządku prawnego był akt prawny, 
spełniony w pełni świadomości i po dojrzałej rozwadze. Obec 
nie zdajemy sobie sprawę z tego, iż trudno o bardziej fałszywe 
ujęcie tego zagadnienia.'SPoczątków prawa dopatrujemy się 
w obyczajach, a obyczaje wyrosły z powtarzania się w gru­
pach społecznych czynności, które nie były ani tak wyracho­
wane, ani tak świadome, jak to zakładali Hobbes i Rousseau.

Ostrzeżeni tymi błędami, uczmy się dostrzegać w życiu 
duchowym nie tylko to, co racjonalne, lecz również to, co 
irracjonalne. Uczmy się również przyznawać każdej z tych 
sfer należną jej rolę. Życie duchowe kończy się na szczytach, 
do których dociera rozum i natchnienie, ale początków jego



57’

trzeba szukać w czynnościach prymitywnych. Gdzie dolna 
jego granica? Niewątpliwie nie obejmuje ona czynności czy­
sto fizjologicznych — takich jak czynności gruczołów dokrew- 
nych. Życie biologiczne stanowi podłoże życia duchowego, 
nie jest nim jednak jeszcze. To świat natury. Do kultury na­
leżą dopiero czynności psychiczne.

Psychiczne — ale nie koniecznie świadome! Że wiele 
czynności kulturalnych przebiega pod progiem świadomości, 
tego dowieść nie trudno.

Pierwszą grupę stanowią te czynności kulturalne, które 
były kiedyś świadome, ale skutkiem daleko posuniętego wy­
ćwiczenia całkowicie się zmechanizowały. Dziecko uczy się 
z napięciem uwagi zapinać i odpinać guziki, posługiwać się 
łyżką przy jedzeniu, później piórem przy pisaniu. Dorosły 
robi to wszystko nieświadomie. W  podobny sposób zdoby­
wamy biegłość w mówieniu własnym i obcym językiem, pi­
saniu na maszynie, graniu na fortepianie, rachunku pamię­
ciowym i t. p.

Drugą grupę stanowią wypadki podświadomej, czy nie­
świadomej twórczości. Bardzo często spotykam y się z nią 
u poetów. Ale i wielu uczonych zeznaje, że najlepsze myśli 
przychodziły im do głowy nie wtedy, gdy się męczyli z na­
piętą uwagą nad rozwiązaniem jakiegoś zagadnienia, lecz 
wówczas, gdy po okresie takiej świadomej pracy przestawali 
o niej myśleć i szli na przechadzkę, wsiadali do tramwaju, lub 
spożywali posiłek. W  takich to chwilach zupełnego oderwa­
nia myśli od tematu nagle błyska rozwiązanie. To, czego się- 
przedtem mozolnie poszukiwało i nie znajdowało, przychodzi 
samo właśnie wówczas, gdy uwaga jest rozluźniona, a myśli 
błądzą dokoła drobiazgów życia codziennego ,

Szczególnie dokładne sprawozdanie z takiego przebiegu 
twórczości naukowej zdał Henryk Poincaré. Okazuje się, że* 
ten znakomity matematyk w ten .właśnie sposób osiągnął 
większość swoich wyników .

H. Poincaré, L’invention mathématique. Année psychologique,. 
1909. P. również: Science et Méthode, ch. III.



.58

Osobną grupę stanowi ta dziedzina czynności, którą 
Hegel nazwał duchem obiektywnym. Są to czynności, składa­
jące się na takie procesy historyczne, jak rozwój języka, oby­
czaju, prawa, moralności — jak życie grup społecznych, zwła­
szcza takich jak państwo, kościół i naród. W szystkie te pro­
cesy wypłynęły z przepastnych głębin nieświadomości i do­
tąd jeszcze wśród najbardziej oświeconych narodów tylko 
zwierzchnią swoją warstwą wystawione są na światło świa­
domości, na racjonalizujące wpływy intelektu: — im głębszy 
ich nurt, tym więcej w nich czynności nieświadomych i irra­
cjonalnych. Głębiny ducha obiektywnego są nieświadome 
i irracjonalne.

I tutaj zatem spotykamy się z czynnościami kultural­
nymi, odbywającymi się pod progiem świadomości. Osobli­
wością jednak czynności, należących do obiektywnego du­
cha, jest to, że one się nie mieszczą w świadomości jednost­
kowej. Badanie ich też należy nie do psychologii jednostko­
wej, lecz międzyjednostkowej.

Chcąc wniknąć w tę sprawę, najlepiej zacząć od pyta­
nia, c z y j ą świadomość mamy na myśli, badając, czy jakaś 
czynność jest świadoma, czy nieświadoma. Gdy pozostajemy 
w dziedzinie czynności jednostek ludzkich — odpowiedź jest 
łatwa. Mamy na myśli świadomość tej właśnie jednostki, 
w której dana czynność się dokonała — a więc np. świado­
mość H. Poincare'go, gdy chodziło o rozwiązywanie zagadnie­
nia matematycznego. — Czy możemy odpowiedzieć podob­
nie, gdy chodzi o procesy historyczne? — Nie! — gdyż wów­
czas nie potrafimy wskazać świadomości jednostkowej, w któ­
rej się te procesy dokonały. W jakiejż fo bowiem jednostce 
ludzkiej dokonało się kiedykolwiek całe życie języka, prawa 
lub narodu? Takiej jednostki nie było, nie ma i nie będzie już 
choćby z tego względu, że życie człowieka jest krótką chwilką 
w porównaniu z setkami i .tysiącami lat, w których ciągu roz­
wijają się tego rodzaju procesy historyczne.

Świadomość jednostki ludzkiej zastaje je jako coś, co 
istniało przed nią i pozostawia je jako coś, co będzie się roz-



59

wijało po niej. Zmiany, zachodzące w procesach historycz­
nych, odbywają się w dużym stopniu niezależnie od wysił­
ków jednostki, często nawet wbrew tym wysiłkom. Jednostka 
natomiast ulega tym procesom, nie zdając sobie nawet z tego 
sprawy. One ją urabiają od dziecięctwa. One sprawiają, że 
każdy jest synem swego wieku, swego narodu, swego otocze­
nia. Gdy poczynamy analizować swój świat wewnętrzny, 
wówczas dopiero przekonywamy się ze zdziwieniem, jak mało 
w nim jest własnego dorobku w porównaniu z tym, co za­
wdzięczamy atmosferze duchowej, którą nieustannie w siebie 
wchłaniamy. „Nieraz myślisz" -— powiedział Mickiewicz — 
„że zdanie urodziłeś z siebie — a ono jest wyssane w macie­
rzystym Chlebie".

Procesy zatem, o których mowa, nie tylko są w wielkiej 
mierze niezależne od jednostki ludzkiej, ale ją opanowują 
swoim przemożnym wpływem, ale ją niosą na swojej w ła­
snej fali.

Jak wytłumaczyć nadrzędny stosunek tych procesów do 
jednostek? Hegel uciekł się, jak już wiemy, do hipotezy me­
tafizycznej. Podmiotem procesów historycznych ma być, we­
dług niego, duch metafizyczny. W edług innych ponad świa­
domością jednostkową istnieje świadomość grup społecznych 
i w niej to odbywają się te procesy.

Obydwie teorie odwołują się do hipotez, nie znajdują­
cych potwierdzenia w doświadczeniu. Mówiliśmy już o tym, 
iż metafizyczny podmiot procesów historycznych jest nie­
sprawdzalną hipotezą. Świadomość grup społecznych jest fik­
cją. Takiej świadomości nie ma, a jeśli się o niej tak często 
mówi, to tego nie należy brać dosłownie. Mamy tu do czynie­
nia ze zwrotami językowymi, które pozwalają w skrócony 
sposób ujmować bardzo skomplikowany stan rzeczy. Sumienni 
autorowie, używając tych zwrotów, zastrzegają się też zwy­
kle, iż mają na myśli przeżycia, które odbywają się w świado- 
mościach jednostkowych, lecz w taki sposób j a k  g d y b y  
się odbywały w świadomości grupy społecznej. To: „jak 
g d y b y "  rzuca właściwe światło na całą sprawę. Swiado-



60

mość grupy społecznej — powtarzam — jest fikcją. Jedyna, 
świadomość, jaką znamy z doświadczenia, to świadomość jed­
nostkowa.

Cóż nam pozostaje po odrzuceniu obydwu teoryj? —  
Musimy wrócić do psychiki jednostkowej, z tą jednak zmianą, 
że zamiast psychiki jakiegoś jednego człowieka musimy brać 
pod uwagę psychikę tysięcy i milionów ludzi, złączonych 
więzią społeczną i należących do licznych następujących po  ̂
sobie pokoleń. Takie jest podłoże psychiczne, na którym od­
bywają się wielkie procesy historyczne.

Z takiego stanu rzeczy wynika, że tylko świadomość 
jednostek ludzkich może być świadomością obiektywnego 
ducha. Ta jednak świadomość nigdy nie zdoła ogarnąć całego 
ducha obiektywnego. Na to jego wymiary są zbyt wielkie, 
a jej wymiary zbyt małe. Przez świadomość jednostki prze­
pływa zawsze tylko drobna cząstka obiektywnego ducha —  
nigdy jego całość. Prawda to, że inne cząstki tego ducha jed­
nocześnie mogą przepływać przez świadomość innych jedno­
stek. Ale i w ten sposób żadne pokolenie nie może uczynić 
świadomym całego obiektywnego ducha. Najdalej w tym kie­
runku posuwają się narody, gorliwie uprawiające nauki hu­
manistyczne i popularyzujące ich wyniki )̂. To prowadzi do 
szerszego otwierania świadomości jednostkowych dla ducha 
obiektywnego.

Nie każda bowiem świadomość jest w równym stopniu 
dla niego otwarta. Różnice pomiędzy jednostkami są pod tym 
względem ogromne. Jedni nie zdają sobie sprawy w tej dzie­
dzinie niemal z niczego, gdy inni poświęcają całe swoje życie 
wgłębianiu się w procesy historyczne. Czynią to badacze, 
uprawiający nauki humanistyczne. Oni też posuwają się naj­
dalej w uświadamianiu sobie i innym obiektywnego ducha. 
I oni jednak nie mogą doprowadzić do świadomości całego 
obiektywnego ducha, bo to jest zadanie niemożliwe do osią­
gnięcia. Duch obiektywny nie ma i nie może mieć adekwatnej-

O tej sprawie będzie jeszcze mowa w Rozdziale XI, p. 3.



61

.•świadomości. W tych słowach ujął N. Hartmann stosunki, 
z którymi mamy w tej dziedzinie do czynienia .

Jeżeli duch obiektywny nie ma adekwatnej świadomo­
ści, to niektóre jego obszary muszą być nieświadome. W  ja ­
kim  jednak znaczeniu nieświadome? Dotychczas mówiliśmy 
o nieświadomości p s y c h i c z n e  j . \  Za czynności nieświa­
dome uważaliśmy takie czynności, które się odbywają w psy­
chice pod progiem świadomości. Takie są czynności, które 
wypadły ze świadomości skutkiem zmechanizowania; takie są 
również procesy twórcze, które jeszcze nie doszły do świa­
domości.

W podobnym znaczeniu bywa nieświadomy i duch 
obiektywny. Z taką jego nieświadomością mamy do czynie­
nia, gdy sobie nie zdajemy z niego sprawy właśnie dlatego, 
że on jest atmosferą moralną, którą wchłaniamy codziennie 
od najwcześniejszego dzieciństwa. Ta atmosfera jest jak zdro­
wie, którego się nie ma w świadomości, dopóki się go nie 
straci. Ta atmosfera jest jak zapach, którego się nie czuje, 
bo się do niego przywykło. — Z taką nieświadomością mamy 
do czynienia również wówczas, gdy w społeczeństwie poczy­
nają kiełkować jakieś nowe prądy. Z początku miewają one 
charakter podświadomych tęsknot i przeczuć, dopóki nie zja­
wią się ludzie, którzy je jasno sformułują i w ten sposób do­
prowadzą do świadomości współczesnych lub potomnych. Ta­
kich ludzi nazywamy pionierami nowych prądów.

Duch obiektywny jednak nie tylko w tym znaczeniu jest 
nieświadomy. Ta jego nieświadomość, która wynjka z niezdol­
ności nawet specjalistów do objęcia olbrzymich jego obsza­
rów, jest innego rodzaju. Mówiąc o niej mamy na myśli nie 
jeden podmiot świadomości, lecz tysiące i miliony podmio­
tów. Nieświadomość ducha obiektywnego polega tu na tym, 
że składające się nań czynności kulturalne przechodzą przez 
■świadomość tylko niektórych — czasem nielicznych — człon-

h N. Hartmann, Problem des geistigen Seins, str. 267 i n.



62

ków grupy społecznej — dla innych są podświadome, lub na­
wet pozostają poza sferą psychiki.

Niektóre części ducha obiektywnego bywają nieświa­
dome w sensie jeszcze bardziej radykalnym. Mam na myśli 
te wypadki, kiedy coś z ducha obiektywnego pozostaje poza 
psychiką całego żyjącego pokolenia. Ponieważ jednak w ten 
sposób nieświadomymi mogą być w y t w o r y  kulturalne — 
nigdy współczesne c z y n n o ś c i  — przeto rozpatrywanie 
tego wypadku musimy odłożyć do dalszych rozdziałów tej 
książki )̂. Na razie mówimy tylko o czynnościach. Otóż czyn­
ności kulturalne, jeśli są nieświadome, to zawsze w tym sen­
sie, iż przebiegają w psychice pod progiem świadomości.

W ydaje mnie się, iż przytoczyłem dość argumentów na 
dowód, że czynności kulturalne bywają nie tylko świadome, 
ale i nieświadome. A skoro tak, to świadomość nie stanowi 
konstytutywnej cechy czynności kulturalnej. Musi ona być 
psychiczną lub psychofizyczną, lecz nie musi być świadomą. — 
To jest właśnie ta teza, którą staraliśmy się w tym punkcie 
udowodnić.

2. K w e s t i a  i n s t y n k t u

W. Kohlerowi udało się uchwycić ten moment, kiedy 
z prastarego pnia czynności instynktowej wystrzela u szym­
pansa młody pęd czynności inteligentnej. — Gdy szympans 
zamknięty w klatce nie może dosięgnąć ręką banana, znaj­
dującego się poza klatką, potrafi on przyciągnąć go sobie ki­
jem. Użycie fkija jako narzędzia jest już czynnością inteli 
gentną. Tym bardziej inteligentną czynnością jest wytworze­
nie potrzebnego narzędzia. — Szympans i to potrafi. Po róż­
nych próbach udaje mu się nasztukować jedną trzcinę drugą, 
gdy kawałki są za krótkie-).

W eksperymencie W. Kohlera można rozróżnić dwoja-

h Będzie o tym mowa w Rozdziałach X i XI, zwłaszcza w punkcie 
3, Rozdz. XI.

-) W. Köhler, Intelligenzprüfungen an Menschenaffen, Berlin, 1911.



63;

kiego rodzaju czynności: próby chwycenia owocu ręką i w y­
twarzanie, oraz używanie narzędzia. Pierwsze mają charakter 
instynktowy — drugie inteligentny. Pierwsze należą do na­
tury — drugie są już jak gdyby zaczątkiem czynności kultu­
rowej.

W związku z tym nasuwa się pytanie, czy dolna granica 
czynności, jeżeli nie kulturalnej, to kulturowej, nie przecho­
dzi gdzieś pomiędzy czynnościami instynktowymi a inteligent­
nymi? Czy nie jest tak, że żadna czynność instynktowa nie 
należy do kultury, że czynności kulturowych trzeba szukać 
wyłącznie wśród tych czynności, które już można zaliczyć do 
inteligentnych?

Otóż i to przypuszczenie musimy odrzucić, jak odrzuci­
liśmy poprzednio przypuszczenie, jakoby wszystkie czynności 
kulturalne przebiegały w pełnym świetle świadomości. A oto 
są nasze argumenty.

Przede wszystkim nie wolno przeciwstawiać inteligen­
cji instynktowi w ten sposób, jakoby inteligencja była dyspo­
zycją nie mającą nic wspólnego z instynktem. Kto tak sądzi, 
ten jeszcze hołduje przestarzałej psychologii władz. Mniema 
on mianowicie, jakoby czynność instynktowa wypływała 
z jednego źródła, a czynność inteligentna z zupełnie innego. — 
W rzeczywistości tak nie jest. Postępowanie szympansa od 
chwili zauważenia owocu do jego zjadania stanowi jedną ca­
łość. Gdyby instynktowe wyciąganie ręki po owoc dało po­
żądany wynik, szympans nie przeszedłby do dźiałania inteli­
gentnego. W szelkie jednak tego rodzaju próby zawiodły. In­
stynkt natrafił na przeszkodę — i wówczas dopiero nastąpiła 
zmiana w sposobie działania. Energia, która dotychczas w y­
ładowywała się po utorowanej drodze instynktowej, została 
zahamowana i dzięki temu zwróciła się w kierunku akcji in­
teligentnej. Ta akcja stanowi fazę w działaniu, które zaczęło 
się od prób instynktowych.

Tak bywa nie tylko w tak prymitywnych sytuacjach. 
I w świecie ludzkim czynności inteligentne splatają się w jedną 
całość z instynktowymi. I zły to znak, gdy w życiu ducho-



■ '€4

wym czynnik instynktowy poczyna zamierać. Idzie to w pa­
rze ze słabnięciem energii żywotnej w danej kulturze, bywa 
symptomem jej dekadencji, zapowiedzią wyczerpania się 
i upadku.

Jeszcze jednak inne związki łączą w kulturze inteligen­
cję z instynktem. Nie same, mianowicie, wynalazki składają 
się na kulturę. Trzeba jeszcze, żeby one przyjmowały^ się 
w grupach społecznych i wytwarzały tradycję. Do czynienia 
pierwszych wynalazków zdolne są, jak widzieliśmy, już małpy 
człekokształtne. Ale małpie wynalazki nie przechodzą z po­
kolenia w pokolenie. Inaczej w społeczeństwach ludzkich. 
Najprymitywniejsze z nich przekazują młodym pokoleniom 
język, wierzenia, obyczaje i pewną technikę. Dzięki czemu 
się tak dzieje? Czy należy to przypisać czynnościom inteli­
gentnym? — Wszystko, co wiemy o życiu tych społeczeństw, 
wskazuje na to, że inteligencja albo nie gra w tych sprawach 
roli, albo bardzo małą.(fŚilnie natomiast działa instynkt na­
śladownictwa. Dzieci bezwiednie, lub ze słabym udziałem świa­
domości starają się powtarzać czynności dorosłych i w ten 
sposób przyswajają sobie ich kulturę. Ten sposób wrastania 
w  życie duchowe nie zanikł nawet w najbardziej kulturalnych 
społeczeństwach. Odgrywa on szczególnie doniosłą rolę 
w pierwszych latach życia. Dzięki niemu dzieci w stosun­
kowo krótkim czasie przyswajają sobie język swojego oto­
czenia, oraz jego sposoby zachowania się w różnych oko­
licznościach. j

Jak ś t ^  widać, życie duchowe składa się nie tylko 
z czynności inteligentnych, lecz i z instynktowych. Nie jest 
też ono tak racjonalne, jak skłonni są mniemać ludzie wyspe­
cjalizowani w myśleniu logicznym. Tak np. wynalazki tech­
niczne pierwotnego człowieka nie świadczą bynajmniej o jego 
zdolności do logicznego myślenia. Posłuchajmy, co na ten te­
mat mówi Levy-Bruhl. Przyznając, iż nawet najniżej stojące 
plemiona umieją z zadziwiającą nieraz zręcznością wyrabiać 
łodzie, garnki, koszyki, tkaniny, ozdoby i t. p.„ stwierdza on 
zarazem, że dzieła te „nie są owocem ani refleksji, ani rozu-



65

mowania. Rękę tych wytwórców prowadzi pewnego rodzaju 
intuicja, kierowana z kolei przez bystrą obserwację przedmio­
tów szczególnie dla nich interesujących". W innyih miejscu 
mówi Levy-Bruhl o „węchu ćzy takcie" nieraz po prostu nieo­
mylnym, a jednak nic nie mającym wspólnego z logicznym 
myśleniem )̂,_

Bardzo to przypomina w ykryte przez J. P iagefa sposoby 
myślenia dzieci europejskich^). Kto wie, zresztą, czy i dorośli 
wśród nas tak nie myślą — i to nawet częściej niż się zdaje? 
Żadna kultura nie jest całkowicie zracjonalizowana. W ystar­
czy sięgnąć do starszych jej warstw, aby się spotkać z czyn­
nościami prymitywn^^mi, irracjonalnymi. Na tym podłożu do­
piero rozpościera się cienka stosunkowo warstwa zracjonali- 
zow aii^o  życia.

*Z geologii wiemy, że ziemska skorupa pływa po znacz­
nie od niej grubszej warstwie gorącej i płynnej magmy. Tym 
się tłumaczą niektóre ruchy tej skorupy, wysoka tem peratura 
w głębszych kopalniach, tym się tłumaczy również wydoby­
wanie się na powierzchnię rozpalonej lawy.

Podobne ' stosunki panują i w życiu duchowym. Jego 
głębie są wypełnione gorącą i płynną magmą prymitywnych 
uczuć i ciemnych dążeń. Na tym gorącym oceanie pływają 
lądy zracjonalizowanego życia. Magma ogrzewa je stale od 
wnętrza, od czasu do czasu zaś wstrząsa nimi i przedziera się 
na zewnątrz w gwałtownych w ybuchacł^

Tym stanem rzeczy można sobie wytłumaczyć, dlaczego 
kultura nie rozwija się według jakiegoś z góry obmyślanego 
planu, lecz póki żywa i młoda, zawsze ma w sobie coś z ży­
wiołu. Na tej podstawie można zrozumieć, dlaczego, próby 
zracjonalizowania życia tak często dają odmienny wynik od 
zamierzonego. Z poglądem tym godzi się również fakt, że pro­
cesy historyczne tak często odbywają się drogą kontrastów. 
W ynika to stąd, iż wszelkie refleksyjne poglądy na życie,

h Lucien Levy-Bruhl, La mentalité primitive, Paris, 1925, str. 517—519. 
Patrz zwłaszcza: Jean Piaget, La causalité physique chez l’enfant, 

F. Alcan, 1927.
2ycie'duchowe g



66

a zwłaszcza rozumowo o p r a c o w a n e  programy reform, 
odpowiadają tylko cząstce żywotnych tendencyj. Z biegiem 
czasu zaspokojone tendencje słabną, z tym większą siłą zato 
uderzają z magm.y niezaspokojone lub pozornie zduszone. 
Stare programy wówczas zużywają się, a na ich miejsce w y­
stępują nowe o kierunku wręcz przeciwnym.- Tak po okresie 
liberalizmu gospodarczego przyszedł socjalizm. Tak w litera­
turze pięknej po klasycyzmie nastąpił romantyzm, a po ro­
mantyzmie — pozytywizm .;

To są te fakty, na których Hegel zbudował swoje prawo 
rozwoju dialektycznego według schematu: teza — antyteza — 
synteza. Schemat ten był jednak nazbyt sztywny, i fakty hi­
storyczne nie zawsze się w nim mieszczą. Dużo ostrożniej 
sformułowaną jest pochodząca od W. W undta „zasada potę­
gujących się kontrastów" )̂. Można by ją tak sformułować: — 
gdy jakieś uczucie lub chcenie poczyna kulminować w na­
szym życiu duchowym, to przez to samo przygotowuje się 
reakcja przeciw niemu uczuć i chceń kontrastujących. Szcze­
gólnie wyraźnie zaznacza się to, powiedział W. Wundt, 
„w szerokich kierunkach i prądach życia duchowego. Można 
by mniemać, że intensywność lub dłuższe trwanie jakiegoś 
kierunku uczuciowego, wzruszeniowego i chceniowego samo 
przez się już wystarcza, aby wywołać swoje przeciwieństwo. 
Tym nie mniej należy przyjąć, że mamy tu do czynienia nie 
z wpływem bezpośrednim, lecz raczej j n e g a t y w n y m  
i p o ś r e d n i m .  Polega to na tym, że dłużej utrzymujący się 
stan wyczerpuje zasoby energii, zwrócone w swoim kierunku. 
Z tego korzystają zawsze gotowe do objawienia się tendencje 
przeciwne, aby wystąpić z wielką siłą przy lada sposobności. 
Gdy zaś to nastąpiło, to ich energia potęguje się przez kon­
trast do tendencyj wcześniejszych" -).

Nie trudno zauważyć, iż w tych wyjaśnieniach W undta 
' zawiera się coś, co się zgadza z naszym poglądem na magmę

Prinzip der steigernden Kontraste, patrz W. Wundt, Gründzüge 
d. Physiol. Psychologie, wyd. 5-te, Lipsk, 1903, tom III, str. 785 i n.

Tamże, str. 787.



67

życia duchowego. Ona to bowiem jest siedliskiem tych „zaw­
sze gotowych do objawienia się tendencyj p r z e c i w n y c h " .  
Używając języka J. Słowackiego, można by również powie­
dzieć, że ona to jest „wszczynającym ruch duchem rewolucjo­
nistą". Gdy w niej zachodzą zaburzenia, to górne warstwy 
kultury drżą i pękają, dopóki się znów tak nie ułożą, jak to 
odpowiada nowemu układowi stosunków tam w głębi...

3. T e l e h o r m i z m

Wobec takiego wyniku cechy, których poszukujemy, 
muszą być tego rodzaju, aby mogły przysługiwać zarówno 
czynnościom świadomym, jak rńeświadomym, zarówno in­
stynktowym, jak intełigentnym. Jakież to mogą być cechy? 
Czy mamy przyjąć, że czynność kułturalna musi być z a m i e ­
r z o n a ?  Nie! — gdyż to by znaczyło, że ona miałaby być 
ś w i a d o m i e  i r o z w a ż n i e  na jakiś cel skierowana, a to 
się nie nada dla ogromnej ilości wypadków. Skierowanie 
czynności na cel nadałoby się dopiero wówczas dla wszyst­
kich wypadków, gdyby je pomyśleć n i e z a l e ż n i e  od mo­
mentu świadomości i rozwagi. Nazwijmy takie nie koniecznie 
świadome i refleksyjne skierowanie czynności na cel t e 1 e- 
h o r m i z m e m  od greckiego: tele-cele (1. mn.) i horme — 
dążenie, pęd.

Po polsku można by telehormizm nazwać c e l o d ą ż n o -  
ś c i ą. Termin ten odpowiadałby niemieckiemu: Zielstrebig- 
keit, rosyjskiemu: cielestriemitielnost’. — W szystkie te ter­
miny dobrze, jak sądzę, uwydatniają dwa momenty, o które 
tu chodzi. Jednym jest s k i e r o w a n i e  czynności, drugim 
to, co jest p r z e d m i o t e m  tego skierowania. Poświęćmy 
chwilę uwagi każdej z tych spraw z osobna.

Czynność skierowana na jakiś przedmiot: — nie jest to 
nic nowego dla biologa, psychologa, socjologa i h isto ryką  
Każdy z tych badaczy ma nieustannie do czynienia z takimi 
czynnościami. Spotykamy się z nimi już w świecie roślinnym.

5*



68

Łodyga i łiścienie kiełkującej rośliny kierują się ku światłu, 
korzenie jej zaś — od światła ku ziemi. Słonecznik obraca 
się za słońcem. Fasola owija się dokoła tyczki. Rośliny i zwie­
rzęta wykonują ruchy w kierunku przybliżającym do działa­
jącej podniety, lub też oddalającym od niej. Pierwszy wypa­
dek przyjęto nazywać tropizmem dodatnim — drugi — ujem­
nym. Bardziej skomplikowane kierunkowe czynności wystę­
pują w świecie zwierzęcym. Znamy je pod nazwą taksyj, od­
ruchów i funkcyj instynktowych. ^ ,

W świecie psychicznym czynności skierowane są jeszcze 
częstsze. Franciszek Brentano i wielu psychologów z jego 
szkoły twierdzą, że każda czynność psychiczna i każdy w y­
twór psychiczny skierowane są na jakiś przedmiot i że w tym 
przede wszystkim należy sztikać różnicy między faktami fi­
zycznymi i psychicznymi )̂. Być może, iż tego rodzaju pogląd 
nazbyt generalizuje sprawę. Nie przesądzając tej kwestii, mu­
simy jednak przyznać, iż ogromna ilość czynności psychicz­
nych kferuje się na coś, co się znajduje poza nimi, co nie jest 
nimi./Tak np. gdy spostrzegam wieczorem księżyc w pełni na 
niebie, to moja czynność spostrzegania kieruje się na księżyc. 
To ciało niebieskie jest jej przedmiotem. Ale ona sama nie 
jest księżycem, lecz moją czynnością psychiczną.^

Skierowanymi w grupie społecznej są czynności jej 
członków, które jej zapewniają spoistość wewnętrzną, choćby 
postępowano nieświadomie, lub na miejsce rzeczywistego mo­
tywu podkładano inne motywy. Skierowanymi w procesie hi­
storycznym są wszystkie drobne, bardzo często nieświadome 
czynności przeciętnych jednoste ł^  z których w ostatecznym 
v/yniku powstaje bogactwo danego państwa, lub wysoki po­
ziom umysłowy danego narodu.

Czynność skierowana zatem jest czymś dobrze znanym 
nie tylko z nauki, ale i z codziennego doświadczenia. Nieu­
stannie bowiem sami spełniamy takie czynności. Z nich splata 
się nasza praca i walka. Zdawaćby się mogło, że przynajmniej

Tak m. i. Stefan Witasek, Grundlinien der Psychologie, Lipsk, 
1908, str. 3 i n.



69

w chwilach wypoczynku pozwalamy sobie na to, aby o ni­
czym nie myśleć, niczemu nie służyć, do niczego nie dążyć. 
Lecz to się tylko tak mówi. Nawet bowiem w czasie najsłod­
szego far niente jednak żyjemy życiem psychicznym i biolo­
gicznym, a każda z tych warstw życia splata się z czynności 
kierunkowych. W yjść z ich kręgu można dopiero przez 
śmierć, o ile po niej kończy się już wszelkie życie.

Drugim do rozważenia momentem jest przedmiot, na 
który kieruje się czynność. Tym przedmiotem przy telehor- 
mizmie nie jest podnieta, lecz zawsze jakiś c e 1, a więc jakiś 
nie istniejący realnie przedmiot dążenia, usiłującego realizo­
wać go drogą działania. W ten sposób bowiem rozumiem w y­
raz: cel. Rozwińmy podaną przed chwilą definicję celu, 
a otrzymamy następujące twierdzenia:

1) W przeciwieństwie do podniety, która jest czymś 
istniejącym realnie, cel zawsze wykracza poza rzeczywistość. 
Nie zdajemy sobie z tego sprawy, gdy sądzimy, iż jeśli ktoś 
chce mieć n. p. rower, który zobaczył na wystawie sklepo­
wej, to ów rower jest celem jego dążenia. Jest to nieścisłe 
sformułowanie sprawy. Nie rower bowiem jest jego celem, 
ale p o s i a d a n i e  roweru. Gdy go już kupił, posiadanie ro­
weru przestaje być dla niego celem. W podobny sposób roz­
praw a naukowa, którąśmy już napisali, przestaje być dla nas 
celem, staje się zaś rzeczywistością. Cel należy do przedmio­
tów i r r e a l n y c h .

2) Będąc przedmiotem irrealnym, cel wymaga szczegól­
nego do niego ustosunkowania się i tym różni się- od przed­
miotów samego tylko marzenia lub samej tylko myśli. Komu 
się marzą pałace na księżycu, ten nie wytyka sobie celu. Bawi 
się mrzonkami, snuje suppozycje. Podobnie palenie tytoniu 
nie jest celem dla kogoś, kto sobie wyobraża, że pali, w rze^ 
czywistości jednak nie nabył nałogu palenia i dymu tytonio­
wego nie lubi. Z celem mamy do czynienia dopiero wówczas, 
gdy coś irrealnego staje się przedmiotem pożądania. Marzyć, 
przedstawiać sobie coś nieistniejącego nie wystarcza. Trzeba 
tego chcieć. '



70

3) Niepodobna chcieć czegoś, o czym z góry wiemy, że 
się zupełnie nie da urzeczywistnić. Bywają co prawda wy­
padki, iż ktoś oświadcza, że chce gwiazdki z nieba. Zdajemy 
LO'jie jednak sprawę, że wówczas ‘mamy do czynienia z za­
bawą w chcenie czegoś, z kaprysem, nie zaś z prawdziwym 
chceniem. Cel, którego chcemy naprawdę, musi się nadawać 
choć do częściowego zrealizowania, a przynajmniej ten, kto 
go sobie stawia, musi wierzyć, że go zrealizować można. Choć 
zatem cel jest przedmiotem irrealnym, to jednak jakieś drogi 
muszą prowadzić od niego do rzeczywistości. Gdy te drogi są 
iluzoryczne, cel nazywamy utopijnym.

4) Kto sobie stawia cel, ten postanawia dążyć do jego 
zrealizowania, a wykonując postanowienie, przybiera wobec 
celu postawę czynną, zdobywa się na w ysiłki,' działa. Jeżeli 
okoliczności nie pozwalają mu działać na zewnątrz dla urze­
czywistnienia, czego pragnie, to przynajmniej stara się jak 
najlepiej • przygotować do działania, gdy ono tylko będzie 
możliwe.

5) Będąc niezrealizowanym jeszcze przedmiotem dążeń 
i wynikających z nich działań realizujących, cel jest przed­
miotem irrealnym sui generis. Dla oznaczenia go używam 
średniowiecznego terminu: — p r z e d m i o t  i n t e n c j o ­
n a l n y .  Związane z tym wyjaśnienie odkładam do ostatniego 
rozdziału tej książki.

Powróćmy do telehormizmu. Z rozważań naszych w y­
nika, iż celodążność różni się w sposób bardzo istotny od tro- 
pizmu, taksji i odruchu. We wszystkich trzech wypadkach 
występują czynności, skierowane na działającą podnietę ze­
wnętrzną. Tymczasem czynność telehormiczna zawsze w y­
biega poza podniety, kierując się ku czemuś, czego jeszcze 
nie ma, co jest dopiero przedmiotem intencjonalnym. Takiego 
wybiegania poza podnietę nie obserwujemy, gdy wymoczki 
skupiają się w części probówki, gdzie jest najbardziej dla 
nich odpowiednia temperatura. Ale ono już jest w zachowa­
niu się psa myśliwskiego, który się gorączkuje do polowania, 
widząc, że jego pan wkłada na siebie torbę myśliwską i za-



71

rzuca na plecy strzelbę. Tego rodzaju zachowanie się psa przy­
pisujemy instynktowi. Czynności instynktowe są pierwszymi 
w porządku rozwojowym czynnościami, które potrafią się kie­
rować ku czemuś wybiegającemu poza podnietę.

Celodążne czynności i n t e l i g e n t n e  nie tylko w y­
biegają poza podnietę, lecz nadto mają tendencję do wybie­
gania poza bliższe cele ku coraz dalszym. Nie u wszystkich 
ludzi to kroczenie ku coraz dalszym celom występuje z jed­
nakową wyrazistością. Są tacy, co raczej wegetują, jak zwie­
rzęta, których życie upływa w kółku wciąż tych samych po­
trzeb i zaspokojeń. Ci jednak, w których człowieczeństwo za­
znacza się mocno, nie znają granic swych dążeń. Nie darmo 
starożytni Grecy nazwali pożądania ludzkie „nienasyconymi" 
(azAr̂ cTot). Po osiągnięciu bliższego celu kierują się one ku dal­
szym, a po osiągnięciu tych dalszych rwą się ku jeszcze dal­
szym. Stąd niepokój charakterystyczny dla człowieka. Im wię­
cej sił żywotnych — tym więcej tego niepokoju. Starość 
i śmierć kładą kres porywom jednostek. W rodzaju ludzkim 
jednak to wybieganie poza bliższe cele ku dalszym i najdal­
szym 'odnawia się nieustannie. Tę tendencję do wybiegania 
poza podnietę ku coraz dalszym celom niech mi wolno będzie 
nazwać t r a n s c e n d e n c j ą ^ ) .  U człowieka transcendencja 
łączy się jąk najściślej z telehormizmem. W ynikającymi stąd 
konsekwencjami zajmę się w rozdziale następnym.

Poświęciłem tym sprawom baczniejszą uwagę, ponieważ 
przypuszczam, iż czynności kulturalnych należy szukać wśród 
telehormicznych. Każdy z łatwością sprawdzi, iż takie czyn­
ności jak: uprawianie roli pod zasiew, planowanie i budowa­
nie domu, kierowanie fabryką, organizowanie jakiegoś działu 
administracji państwowej, malowanie obrazu, rozwiązywanie 
zagadnienia naukowego — są czynnościami celodążnymi. .Sy­
pać przykładami można tu jak z rękawa.

Może jednak są jakieś czynności kulturalne nie telehor- 
miczne? — Pewne wątpliwości może nasuwać kontemplacja

Por. Th. Eriąjpann, Die Eigenart des Geistigen.



72

estetyczna ze względu na to, że ona kieruje się jak gdyby 
na coś realnie istniejącego (dzieło sztuki) i ma pozory bier­
ności. Ale ten skrupuł odpada, gdy się zważy, że kontemplu­
jąc dzieło sztuki, wnikamy w jego coraz dalsze plany, ukryte 
poza jego szatą źmysłową. Dążąc w ten sposób do coraz głęb­
szego jego zrozumienia, wybiegamy poza podnietę zmysłową. 
Nie jesteśmy też bierni. Raczej współtworzymy z autorerri. 
Dajemy ze siebie te częściowe przyczyny, których potrzeba, 
aby wytwór utrwalony mógł w nas na nowo wywołać te prze^ 
życia, których jest wyrazem ’).

Innego rodzaju trudność wiąże się z zabawą. Tu bgwiem 
czynność nie zwraca się na nic poza sobą. Jest jakby bezce­
lowa. — Na tę obiekcję można odpowiedzieć, że stoimy tu 
wobec wypadku granicznego. Polega on na tym, że czynność 
zabawowa zwraca się na samą siebie, czyli sama sobie jest 
celem. Nie każdą zresztą czynność zabawową da się zaliczyć 
do czynności kulturalnych.

Aby sprawdzić nasze przypuszczenie, że telehormizm 
jest cechą wszystkich czynności kulturalnych, można przepro­
wadzić następujący eksperyment myślowy: — wziąć jakąś 
czynność niewątpliwie kulturalną, a następnie drogą abstra­
howania oderwać od niej cechę telehormizmu. Jeśli to, co 
pozostanie, straci charakter czynności kulturalnej, będzie to ' 
świadczyło, że celodążność jest konstytutywną jej cechą.

Otóż tego rodzaju eksperyment przeprowadzili bezwied­
nie tacy asocjacjoniści, jak np. Th. Ziehen. W jego „Zasadach 
Psychologii Fizjologicznej" czytamy, że postępek W inkelrieda 
lub Kodrosa, którzy życie swoje przynieśli w ofierze ojczyź­
nie, sprowadza się ostatecznie do tego, iż z dwu skojarzonych 
ze sobą wyobrażeń: — jednego wyobrażenia własnej śmierci, 
drugiego wyobrażenia ocalenia ojczyzny — drugie bierze górę 
nad pierwszym dzięki silniejszemu zabarwieniu wzruszenio­
wemu

*) Była o tym mowa powyżej w Rozdz. IV, p. 2.
T. Ziehen, Zasady Psychologii Fizjologicznej, Warszawa, 1900,

str. 260.



73

Kojarzenie się wyobrażeń oraz zmaganie się ze sobą ich 
zabarwień wzruszeniowych — nie są to czynności telehor- 
miczne. Ale też i „postępek" W inkelrieda czy Kodrosa w tym 
przedstawieniu nie jest czynnością kulturalną, lecz m echa­
nicznie przebiegającym procesem psychicznym. T. Ziehen w y­
preparował z czynów historycznych całe życie duchowe, ja ­
kim one dyszały. Cóż pozostało? — W ypadek kojarzenia się 
wyobrażeń, oraz irradiacji wzruszeń...

Upewniwszy się w ten sposób, że jesteśmy na właści­
wej drodze, przyjmujemy, że czynność kulturalna jest zawsze 
telehormiczna.



Rozdział VI

GÓRNA GRANICA CZYNNOŚCI KULTURALNYCH

1. W a r t o ś c i  n o r m a t y w n e  i n i e n o r m a t y w n e

Stąd, że czynność kulturalna jest telehormiczna, wynika, 
że nie wystarcza ją żbadać z punktu widzenia psychologii. 
Ghcąc zbadać tego rodzaju czynność, trzeba wziąć pod uwagC' 
nie tylko akt, czy proces psychiczny, lecz również p r z e d ­
m i o t ,  na który to coś psychicznego się kieruje. A ten przed­
miot nie musi być psychiczny. I owszem, może on być czymś 
fizycznym, np. kawałkiem chleba, którym chcemy głód na­
sycić, albo trochą węgla, potrzebną do ogrzania naszego po­
koju.

Nie sposób, oczywiście, badać tutaj wszechstronnie 
wszystkich przedmiotów, na które kierują się czynności te- 
łehormiczne, wyprowadziłoby to nas bowiem daleko poza nasz 
temat. Przy całej rozmaitości wszakże v;^szystkie te przedmioty 
mają pewną cechę ze względu na stosunek do podmiotu czyn­
ności telehormicznej. Są óne, mianowicie, dla niego zawsze 
celem. A skoro są celem, to są i wartością. Czynności telehor- 
miczne wprowadzają nas w świat wartości. I ze względu na 
tę swoją właściwość wymagają one tutaj zbadania. Nauką 
za^ mającą za przedmiot wartości, jest aksjologia. Oto wzgląd 
nakazujący zająć się po psychologii czynności kulturalnej 
jej aksjologią. Jeżeli stanowisko, głoszące, iż do badań sy­
stematycznych nad kulturą powołana jest wyłącznie tylko so­
cjologia, zasługuje na nazwę socjologizmu, to poprzestanie



75

na psychologii czynności kulturalnej doprowadziłoby nas do 
psychologizmu. Obydwa stanowiska są jednostronne i ciasne. 
Cała kultura jest nastawiona na świat wartości i w oderwa­
niu od niego staje się tylko swoją własną powłoką. Chcąc 
wniknąć do rdzenia życia duchowego, trzeba badać nie tylko 
fakty psychiczne, ale i wartości, na które te fakty są skiero­
wane; — tym bardziej, że dopiero na tej drodze możemy się 
posunąć dalej w kierunku wydzielenia czynności kulturalnych 
z pośród innych czynności.

To, cośmy osiągnęli dotychczas, polega na tym, iż każdą 
czynność kulturalną uznaliśmy ze tełehormiczną. Nie sądźmy 
jednak, abyśmy przez to już doszli do definicji czynności kul­
tu ra lnej., Nie każda bowiem czynność celodążna jest kultu­
ralną, a nawet kulturową. Tak np. sięganie małpy ręką po 
banan, aby go następnie zjeść, jest czynnością tełehormiczną, 
ale nie kulturową, ani kulturalną. Puszczanie kółek z dymu 
papierosowego jest już może czynnością kulturową, ale nie 
jest jeszcze czynnością kulturalną. Na pewno kulturalną 
czynnością jest budowanie szpitala. Natomiast burzenie peł­
nego chorych szpitala pociskami lotniczymi, choć jest czyn­
nością kulturową, to jednak nie tylko nie jest czynnością kul­
turalną, ale nawet ma wszelkie cechy czynności antykultu-

Z nagromadzonych w ten sposób przykładów wynika, 
iż czynność tełehormiczną może się znajdować w trojakim 
stosunku do czynności kulturalnej. Może ona, mianowicie, 
być albo akulturalną, albo kulturalną, albo antykulturalną. 
Zważmy przy tym, iż może ona być w różnym stopniu kultu­
ralna lub antykulturalna, a tylko w jednym akulturalna. Taki 
stan rzeczy wyraźnie wskazuje na to, że o tym, czy czynność 
celodążna jest kulturalna, czy nie jest, decyduje jakaś w ar­
tość. Dla wartości bowiem to właśnie jest charakterystyczne, 
że one tworzą skałę, biegnącą od najwyższej wartości dodat­
niej poprzez coraz mniej dodatnie wartości do punktu obo­
jętności, po czym następują wartości ujemne, idące od naj­
mniej ujemnej do najbardziej ujemnej.



76

Skalę tę można przedstawić graficznie w następujący 
sposób:

— NW  0 ■ + NW
I--------------------- 1------------------------ 1

gdzie O oznacza punkt obojętności, +NW  — najwyższą war­
tość dodatnią — NW najniższą wartość ujemną.

W naszych przykładach czynność chwytania owocu lub 
puszczania kółek z dymu znajdowałaby się w punkcie O, bu­
dowanie szpitala na prawo od O, gdzieś w pobliżu +NW , na­
tomiast burzenie szpitala — na lewo od O, gdzieś w po­
bliżu —NW.

W czym mogą tkwić wykryte w ten sposób wartości? — 
Najwyraźniej nie w czynnościach, ale w ich przedmiotach 
intencjonalnych. Czynności stają się wartościowymi dopiero 
wtórnie: — ze względu na cele, które chcą realizować. Tak np. 
czynność budowania szpitala nabiera wartości ze względu na 
mający powstać szpital.', Pierwotna wartość tkwi w celu i do­
piero stamtąd promieniuje na czynność.

Nie zawsze zresztą wprost: — często przez i n t e n c j ę .  
Taki wypadek zachodzi, gdy mamy do czynienia z warto­
ściami moralnymi. Ich siedliskiem jest dobra wola osob3̂ dzia­
łającej, nie zaś osiągnięty na zewnątrz wynik działania. Po­
nieważ jednak dobroć woli zależy od jej oddania się w służbę 
dobrym celom, przeto i w tym wypadku wartość wypływa­
jących z moralnej intencji czynności da się wyprowadzić 
z wartości celów. Do formuły ogólnej jeden tu tylko wypada 
dodać komentarz. Trzeba przyznać, iż wartość celu nie musi 
być uznawana poza podmiotem. Aby czynność była moralna, 
wystarcza s u b i e k t y w n e  przekonanie działającego pod­
miotu o dobroci celu.

Z tym zastrzeżeniem wolno, jak sądzę, sformułować dwa 
następujące twierdzenia: — I) o stosunku czynności telehor- 
micznej do kulturalnej rozstrzyga miejsce, które cel tej czyn­
ności zajmuje na skali wartości; “Ą  kulturalnymi są tylko te 
czynności, których cele mają wartość dodatnią.



77

Oznaczmy wartości, o jakich mowa w 2-gim twierdze­
niu, za poniocą symbolu +W n. Chcąc dokładniej je scha­
rakteryzować, zwrócimy uwagę na to, że wartości te nieraz 
kłócą się z tą dodatnią wartością, którą cel czynności ma 
zawsze dla działającego podmiotu. Nie jest on bowiem dla 
niego nigdy obojętny, ani nie może posiadać dla niego w su­
mie wartości ujemnej. Przedmiotów obojętnych lub o ujem ­
nej wartości nikt przecież nie stara się osiągnąć przez dzia­
łanie. To tylko staje się celem, co ma dla nas wartość dodat­
nią. Nazwijmy tę wartość s t a l e  d o d a t n i ą  w a r t o ś c i ą  
c e l u  i oznaczmy ją symbolem Wsd. Otóż z wartością Wsd 
wartości +W n mogą się zgadzać tylko wówczas, gdy jak ona, 
są dodatnie. Gdy natomiast są obojętne, lub zwłaszcza 
ujemne — nie godzą się z nią i nawet stanowią względem niej 
przeciwieństwo, lub kontrast.

Ze zgodnością wartości W sd i W n mieliśmy do czynie­
nia w przykładzie, mówiącym o budowaniu szpitala. Człowiek, 
czy instytucja, która budowała szpital, zmierzała do celu, ma­
jącego wartość dodatnią i czynność budowania ze względu 
na tę dodatnią wartość, uznaliśmy za kulturalną. W sd było 
w tym wypadku zgodne z +W n. — Ale bywa i inaczej. Bywa 
i tak, że dla podmiotu działającego coś jest celem dodatnim 
(Wsd), a jednak czynność jego uznajemy za akulturalną lub 
antykulturalną (Wn). Tak sprawa się miała z robieniem kółek 
z dymu i burzeniem szpitala. W tych wypadkach mamy naj­
wyraźniej do czynienia z dwoma niezgodnymi szeregami w ar­
tości. Jeden szereg stanowią stale dodatnie wartości celu 
(Wsd), drugi szereg stanowią te wartości, na których podsta­
wie orzekamy, czy czynność może być uznana za kultu­
ralną — i te mogą być nie tylko dodatnie, lecz również obo­
jętne lub ujemne (Wn).

Sprawdźmy to na jednym jeszcze przykładzie. W 356 r. 
przed narodzeniem Chrystusa niejaki Herostrates spabł prze­
piękną świątynię Artemidy w Efezie, spodziewając się, że 
w ten sposób przekaże swe nazwisko potomności. Dążył do 
wartości z jego stanowiska dodatniej: — chciał nasycić swoją



78

żądzę sławy. A jednak postępek ten od wieków cytowany 
jest jako przykład czynu antykulturalnego, i nikt chyba nie 
wątpi, że ta^ ocena jest trafna.

Najwidoczniej w takich wypadkach ten sam przedmiot 
podlega różnym wartościowaniom. Różne też wiążą się z nim 
r o d z a j e  wartości. Jednych wartościowań dokonuje pod­
miot działający — drugich może dokonać każdy człowiek
0 wyrobionym sumieniu. Jedne wartości (Wsd) są przedmio­
tem pożądania ze strony wartościującego podmiotu, ale nie 
znajdują uznania u ludzi umiejących wydawać trafne oceny — 
drugie (Wn) o b o w i ą z u j ą  tych ludzi. Z taką cechą te w ar­
tości przeżywamy — a przeżycia te miewają charakter sądów 
oczywistych.

I Rozróżniamy zatem dwojakiego rodzaju wartości:’ — 1) 
wartości dodatnie dla wartościującego podmiotu, ale nie obo­
wiązujące ludzi o wyrobionym sumieniu, oraz 3) wartości obo­
wiązujące każdego, kto umie trafnie oceniać. "Wartości dru­
giego rodzaju niech mi wolno będzie nazwać n o r m a t y w ­
n y m i ;  — w takim razie wartości pierwszego rodzaju wypad­
nie nazwać n i e n o r m a t y w n y m i . ,

jOtóż z pośród czynności telehofmicznych te tylko zali­
czamy do kulturalnych, które są skierowane na dodatnie war­
tości n o r m a t y w n e  (Wn). To stanowi cechę wyróżniającą 
czynności kulturalne spośród celodążnych., Mogą przy tym za­
chodzić dwa wypadki: — 1) najbliższy-cel czynności kultu­
ralnej może mieć dodatnią wartość normatywną, lub też 2) 
może on być sam przez się nienormatywny, byle był podpo­
rządkowany dalszym celom normatywnym. Z pierwszym w y­
padkiem mamy do czynienia, gdy ktoś śpieszy z pomocą czło­
wiekowi, znąjdującemu się w nieszczęściu; — z drugim, gdy 
ktoś przez oszczędność i pracę zapewnia sobie dobrobyt
1 w ten sposób p o ś r e d n i o  przyczynia się do podniesienia 
dobrobytu . swego społeczeństwa. Jeśli pierwszy wypadek 
oznaczymy za pomocą symbolu Wn, to drugi wypadnie 
przedstawić graficznie w następujący sposób:-* Wsd •< Wn. 
Strzałki są przy tym symbolami czynności kulturalnych, znak



79

zaś <C wskazuje na to, że wartość nienorm atywna jest podpo­
rządkowana wartości normatywnej.

Teraz dopiero znaleźliśmy różnicę gatunkową czynności 
kulturalnej. A ponieważ przedtem ustaliliśmy, jaki jest jej ro­
dzaj najbliższy — możemy dać jej definicję. Będzie ona 
brzmiała jak następuje: — C z y n n o ś ć  k u l t u r a l n a  j e s t  
c z y n n o ś c i ą  t e 1e h o r  m i c z n ą  b e z p o ś r e d n i o  l u b  
p o ś r e d n i o  s k i e r o w a n ą  n a  d o d a t n i ą w a r t o ś ć 
n o r m a t y w n ą  i z m i e r z a j ą c ą  d o  j e j  r e a l i z o ­
w a n i a . .

2. O b i e k t y w n e  w a r u n k i  w a r t o ś c i

Rozważania nasze doprowadziły do rozróżnienia dwu ro­
dzajów wartości: — normatywnych i nienormatywnych. Na 
tej podstawie zbudowaliśmy definicję czynności kulturalnej. 
W ystarczy zastanowić się nad tą definicją, aby zrozumieć, 
że pojęcie wartości normatywnej stało się fundamentalnym 
dla naszego ujęcia życia duchowego. Musimy wobec tego po­
święcić temu pojęciu baczną uwagę. Trzeba to uczynić tym 
bardziej, iż pewien dość popularny pogląd zaciera różnicę, 
zachodzącą pomiędzy wartościami normatywnymi i nienor- 
matywnymi. Pogląd ten dotyczy p o d m i o t o w e g o  charak­
teru wartości. W ielu rozumuje, mianowicie, w ten sposób, iż 
ponieważ każda wartość zaspokaja jakąś potrzebę, a każda 
potrzeba jest podmiotowa — przeto wszystkie wartości są 
w j e d n a k o w y m  s t o p n i u  podmiotowe.

Gdyby tak było, to nasze rozróżnienie wartości nienor­
matywnych i normatywnych nie miałoby większego znacze­
nia. — Czy jednak tak jest naprawdę? — oto pytanie, którym 
musimy się zająć.

Że wszystkie wartości, które przypisujemy przedmio­
tom, są podmiotowe, to nie ulega żadnej wątpliwości. |Cóż to 
bowiem jest wartość jakiegoś przedmiotu? — ̂ Jest to cecha, 
która przysługuje przedmiotowi ze względu na to, że on może 
zaspokoić którąś z naszych potrzeb. , Stąd wynika, iż gdyby



80

nie było potrzeb, to nie byłoby i wartościowych przedmiotów. 
Świat wartościowych przedmiotów istnieje tylko dla istot, 
które mają potrzeby i dążą do ich zaspokojenia.

To wszystko prawda! Nie wynika stąd jednak, aby 
wszystkie wartości; przypisywane przedmiotom, miały być 
w j e d n a k o w y m  s t o p n i u  podmiotowe. Nie wynika stąd 
w szczególności, aby wartości normatywne miały być tak 
samo podmiotowe, jak nienormatywne.

Kto tak mniema, ten przypuszcza, iż wartości zależą 
tylko od warunków subiektywnych. Tymczasem tak nie jest. 
Zależą one i od warunków obiektywnych. Te warunki obiek­
tywne tkwią zarówno w potrzebach, jak przedmiotach mogą­
cych zaspokajać potrzeby.

Zacznijmy od potrzeb. Dochodzą one do sfery psychicz­
nej w postaci uczuć, wzruszeń i dążeń. Te subiektywne prze­
życia są symptomami jakichś obiektywnych stanów rzeczy. 
Tak np. przeżycie, które nazywamy pragnieniem, jest obja­
wem psychicznym tego, że organizm posiada za mało wody 
do prawidłowego funkcjonowania.

To jest fakt obiektywny, należący do dziedziny, którą 
bada fizjologia. Co więcej, ten fakt nie dotyczy jednego orga­
nizmu ludzkiego, lecz wszystkich organizmów ludzkich, zwie­
rzęcych i roślinnych, bo wszystkie one potrzebują wody do 
prawidłowego funkcjonowania.

Nie każda obiektywna potrzeba jest tak powszechna, 
jak potrzeba wody do picia. Istnieją potrzeby jednej tylko 
grupy społecznej, jak potrzeba pielęgnowania obyczaju naro­
dowego. Istnieją potrzeby jednostkowe, jak głód morfiny 
u nałogowego narkomana.

Nie każdą obiektywną potrzebę tak łatwo wskazać, jak 
w wyżej przytoczonych przykładach. Bardzo często dozna­
jemy ciemnego niepokoju, pragniemy czegoś, dążymy do cze­
goś, choć nie umiemy zdać sobie sprawy z tego, jaka to obiek­
tywna potrzeba się w nas objawia. Ludzie niezdolni do reflek­
sji stale tak postępują — zdolni do refleksji — często. Tak 
zachowuje się nieuświadomiona młodzież w fazie dojrzewa-



81

nia. W ten sposób kiełkują często nowe prądy społeczne, po­
lityczne i umysłowe. Tak postępujemy wszyscy, gdy trzeba 
działać szybko i nie ma czasu na rozmyślanie. Mimo to można, 
jak się zdaje, przyjąć, że subiektywnie odczuwanej potrzebie 
najczęściej odpowiada jakiś obiektywny stan rzeczy. I ten 
właśnie stan rzeczy jest pierwszym obiektywnym warunkiem 
wartości.

Drugi obiektywny warunek wartości tkwi w przedmio­
tach zewnętrznych. Jedne z nich, mianowicie, nie mogą za 
spokoić danej potrzeby — i te są ze względu na nią obo­
jętne — inne natom iast mogą ją zaspokoić — i te stają się 
dla nas wartościowymi. To, co nazywamy wartościowaniem, 
jest właśnie naszą reakcją na pewną właściwość xprzed- 
miotu: — tę mianowicie, że on może zaspokoić daną potrzebę. 
W bajce Krasickiego zgłodniały Arab, znalazłszy worek dia­
mentów na pustyni, narzeka: „jam rozumiał, że kasza, a to dia­
menty". I słusznie się skarży, kasza bowiem mogłaby go oca­
lić od śmierci głodowej, a diamenty go nie uratują.

Jeżeli zatem mówimy, że przedmiot ma wartość, znaczy 
to, iż jesteśmy zdania, że przedmiot ten ze względu na jakąś 
swoją cechę n może. zaspokoić pewną obiektywną potrzebę 
y. Tak przynajmniej jest, gdy sobie jasno uświadamiamy, na 
czym polega cecha n przedmiotu i jaki obiektywny stan rze­
czy ukrywa się poza subiektywną potrzebą. W tych wypad­
kach obiektywne warunki wartości biorą górę nad subiek­
tywnymi.

Najczęściej bywa jednak inaczej. Najczęściej nie zda­
jemy sobie sprawy ani z obiektywnej potrzeby, ani z cechy 
n przedmiotu, a jednak wartościujemy, wyczuwając intuicyj­
nie zgodność między przedmiotem, mającym cechę n, a po­
trzebą. Wówczas subiektywizmu w ocenie jest więcej. A jed­
nak i takie intuicyjne wartościowanie jest uwarunkowane nie 
tylko subiektywnie, ale i obiektywnie. Jest ono z pewnością 
w wielu wypadkach wynikiem długiego szeregu doświadczeń, 
poczynionych nie tylko przez nas, ale i przez grupy społeczne, 
do których należymy i przez cały rodzaj ludzki.

^veie duchowe •  6



82

Zależność wartości od cechy n przedmiotów zaznacza­
łaby się o wiele wyraziściej, gdyby wszyscy ludzie byli jed­
nakowo zdolni do trafnego wartościowania. Wówczas o w ar­
tości przedmiotów rozstrzygałyby jedynie warunki obiek­
tywne. Z samym aktem wartościowania można by się nie li­
czyć zupełnie.

Niestety, tak nie jest. Różnice, dzielące ludzi pod tym 
względem, są ogromne. Nie występują one wyraźnie, gdy po­
trzeba jest wielka i elementarna. Podczas srogiej zimy i przy 
braku opału wartość tonny węgla dla każdego marznącego 
jest oczywista. Ale proszę posłuchać uwag, wygłaszanych 
przez publiczność na wystawie obrazów. Cóż za rozbieżność 
sądów! Jak ogromna rozmaitość wartościowań!

Gdyby w wartościowaniach dzieł sztuki wszystko było 
subiektywne, należałoby do nich stosować zasadę: — de gu- 
słibus non est disputandum. Tymczasem zasadą tą Jcierujemy 
się tylko w dziedzinie wartości zmysłowych — n. p. gdy cho­
dzi o wartości smakowe potraw. W tej. dziedzinie rzeczywi­
ście pozwalamy każdemu mieć swój gust, biorąc najwyraźniej 
pod uwagę głównie subiektywną stronę całej sprawy. — Ina­
czej zapatrujemy się jednak, gdy chodzi o sądzenie 'dzieł 
sztuki, utworów filozoficznych i naukowych, o kwestie reli­
gijne, moralne, społeczne, polityczne, wychowawcze i tech-‘ 
niczne. O tych sprawach dyskutujemy. One są nawet naj­
częstszymi tematami dyskusyj! Już sam fakt świadczy o tym, 
iż w tych dziedzinach nie stawiamy wszystkich ocen na jed­
nym poziomie, lecz zakładamy, iż jedne z nich są trafne — 
inne nie trafne, jedne uzasadnione — inne bezpodstawne. 
I ludzi, wygłaszających te oceny, dzielimy na znawców i pro­
fanów, niektórym zaś nawet wręcz zarzucamy, iż są głusi na 
piękno muzyki, albo ślepi wobec harmonii barw, albo nie­
zdolni zrozumieć uniesień religijnych, czy doniosłości bezin­
teresownej prawdy.

Wę wszystkich tych sądach wychodzimy z założenia, że 
są wartości prawdziwe i mniemane. Prawdziwą zaś wartość 
może być, chociażby większość ludzi do niej jeszcze nie do-



83

rastała. Przekonanie to oparte jest o pewien fakt, znany chyba 
każdemu z własnego doświadczenia. Faktem tym są przeży­
cia wartości o charakterze o c z y w i s t y m .  Nie zawsze 
w ten sposób przeżywamy wartości. Bywa tak, iż zdajemy so­
bie sprawę z tego, że cel, do którego dążymy, nie jest wart 
naszych wysiłków; bywa tak, iż nie jesteśmy pewni, czy dany 
przedmiot jest wartościowy, czy nie; — ale bywa i tak, iż 
wartość jakiegoś przedmiotu jest dla nas całkowicie oczy­
wista.

Jak  wytłumaczyć przeżycia wartości o charakterze oczy­
wistym? — Są to, jak sĄą zdaje — te wypadki, kiedy, bądź to 
na podstawie zbadania stanu rzeczy, bądź intuicyjnie nabie­
ramy przeświadczenia, iż przedmiot x ze względu na cechę n 
może zaspokoić obiektywną potrzebę y. Gdy takie przekona­
nie wygłasza osoba o wyrobionym sumieniu, jej sąd w arto­
ściujący jest jak  najlepiej przystosowany do obiektywnego 
stanu rzeczy. Subiektywne warunki' wartości podporządko­
wują się w tym wypadku obiektywnym )̂.

Stosunki zachodzące w dziedzinie wartościowania wy­
kazują daleko idącą analogię do stosunków z dziedziny w ra­
żeń zmysłowych. Barwy, które widzę, podobnie jak wartości, 
nie są konstytutywnymi cechami przedmiotów zewnętrznych, 
lecz t. zw. jakościami wtórnymi, uwarunkowanymi subiek­
tywnie. Jednakże, gdy zarówno organ patrzenia jak organ 
wartościowania funkcjonują normalnie, to jakości wtórne 
stają się sygnałami pewnych obiektywnych stanów rzeczy. 
W rażenie barwy czerwonej sygnalizuje, iż na siatkówkę dzia­
łają fale świetlne o długości około 760 milionowych części 
milimetra; przeżycie wartości wskazuje na to, iż przedmiot x 
ze względu na cechę n może zaspokoić obiektywną potrzebę 
y. Gdy oczy nasze są zdrowe, a system nerwowy w porządku, 
jesteśm y pewni, że widzimy tak właśnie, jak się widzieć po­
winno, choć osoby, dotknięte daltonizmem mylą barwę czer-

*) Por. A, Messer, Deutsche Wertphilosophie d. Gegenwart, Lipsk, 
1926, oraz Philosophische Grundlegung der Pädagogik, Wroclaw, 1924, 
str. 83. • 'i

6’



84

woną z zieloną, a ślepi nic w ogóle nie widzą. W podobny 
sposób przeżywamy wartości oczywiste, choć wielu ludzi 
wartościuje nietrafnie, a są i ślepi na niektóre kategorie war­
tości.

Okazuje się zatem, jak nietrafne jest popularne mnie­
manie, fakoby wartości były uwarunkowane tylko subiek­
tywnie. Są one zależne również od obiektywnych warunków.

Na skutek tego, choć wszystkie wartości, przypisywane 
przedmiotom, są subiektywne, to jednak nie w jednakowym 
stopniu. Istnieją wartości, będące wynikiem zupełnie fałszy­
wej oceny obiektywnego stanu rzeczy. W  ten sposób pomy­
lił się Herostratos, kiedy się decydował na spalenie świątyni 
Efeskiej. W ten sposób myli się i ten, kto drogo płaci za 
szkiełka, myśląc, że to brylanty. Oparte na takich omyłkach 
wartości są podmiotowymi w najwyższym stopniu. Żaden 
obiektywny stan rzeczy im nie odpowiada. One też należą do 
wartości nienormatywnych.

Ale są i takie wartości, które trafnie sygnalizują, iż za­
chodzi odpowiedniość pomiędzy cechą n jakiegoś przedmiotu, 
a jakąś obiektywną potrzebą. Te są najmniej podmiotowe, 
ponieważ ich przystosowanie do pewnych obiektywnych sta­
nów rzeczy jest największe. W szystkie normatywne wartości
mają tego rodzaju charakter.

3. W a l o r

Pomimo tych wyjaśnień odgraniczenie wartości norma­
tywnych od nienormatywnych nie jest jeszcze dość ostre. 
Jakkolwiek bowiem udało nam się, jak sądzę, dowieść, iż 
wartości normatywne są dobrze przystosowane do obiektyw­
nych stanów rzeczy, to jednak nie dowiedliśmy, aby i wśród 
nienormatywnych wartości takich nie było. Prawda to, iż za­
liczyliśmy do nich wartości wynikłe z nietrafnego wartościo­
wania, czego przykładem historia spalenia świątyni w Efezie. 
Tu również należy opinia, której się doczekał pewien profe-



85

sor higieny. Przez dłuższy czas pracował on nad tym, aby 
otrzymać mleko bez tych nieczystości, które tak często do­
sta ją  się do niego przy dojeniu. W tym celu zaprowadził 
w krowiarni różne urządzenia i dzięki nim otrzymał w końcu 
idealnie czyste mleko. Wówczas zaprosił do siebie znajopiych 
i przyjaciół, przed każdym z tryumfem postawił szklaneczkę 
tego mleka i poprosił, aby orzekli, co to za napój. — Goście 
powąchali, posmakowali i wreszcie jeden z nich powiedział 
z wielką nieufnością: — „Mleko — nie mleko? — licho wie, 
co to takiego!"

W tego rodzaju wypadkach istotnie mamy do czynienia 
z wartościami uwarunkowanymi jak najbardziej subiektyw­
nie. Nie są“ to jednak wszystkie wypadki. Do nienormatyw- 
nych trzęj)a przecież zaliczyć i ten wypadek, kiedy narko­
man, lub nawet klub narkomanów, odczuwa głód morfiny, 
i ten, kiedy ktoś lubi palić fajkę, a ktoś inny dymu z fajki nie 
znosi, i ten, kiedy jakaś klika, czy koteria, ocenia sprawy pu­
bliczne z punktu widzenia swoich interesów ze szkodą dla 
współobywateli. W przykładach tych wartość dobrze sygna­
lizuje stan rzeczy, a jednak na pewno nie jest normatywna.

Najwyraźniej sama tylko przewaga obiektywnego uwa­
runkowania nad subiektywnym nie wystarcza. Potrzeba je ­
szcze czegoś więcej. Przystosowanie wartości do obiektyw­
nego stanu rzeczy jest warunkiem koniecznym, ale nie w y­
starczającym. Chcąc precyzyjnie odróżnić wartości norma­
tywne od nienormatywnych, trzeba jeszcze zwrócić uwagę na 
to, że pierwsze o b o w i ą z u j ą ,  gdy drugie n i e  o b o w i ą ­
z u j ą .  Mogą one przy tym nie wchodzić w kolizję z obowią­
zującymi, ale mogą i wchodzić. Wówczas wabią one nas ku 
sobie wbrew obowiązkowi. Musimy też nieraz staczać ciężką 
walkę ze sobą, aby nie pójść za ich kuszącym zewem. W  imię 
czego zdobywamy się na to? — Bo tego wymaga od nas po­
czucie obowiązku! — Przeżywamy też wartości nienorma- 
tywne z tą cechą, że one są wartościami dla nas i ze względu 
na nas, gdy tamte przeżywamy jako obowiązujące nie tylko 
nas, ale i ludzi o wyrobionym sumieniu. A jeśli spotykamy



86

takich, którzy ich czy to nie przeżywają, czy nie doceniają, 
to przypisujemy to ich niezdolności do trafnego wartościo­
wania, nie zaś temu, że nasze wartościowanie było subiek­
tywne.

Tak przeżywamy piękno i głębię symfonij Beethovena. 
I nie zbije nas z tropu, gdy ktoś powie, że nic z nich nie ro­
zumie. Będziemy w tym widzieli objaw ślepoty na niewąt­
pliwą wartość. Gdyby człowiek, co tak mówi, znał się na mu­
zyce — powiemy sobie — to i dla niego otworzyłby się świat 
piękna, zawarty w tych symfoniaęh.

Rozumując tak, uniezależniamy wartość normatywną od 
wartościowań niedojrzałych, nietrafnych. Zakładamy, iż tylko 
trafne wartościowanie daje wgląd w świat wartości norma­
tywnych. To zaś trafne wartościowanie możliwe jest dopiero 
wtedy, gdy się należycie ukształtował o r g a n  wartościowa­
nia. Jest nim dyspozycja do trafnego wartościowania. Nazy­
wam ją s u m i e n i e m .  Używam przy tym tego wyrazu 
w szerszym znaczeniu od przyjętego w języku potocznym. 
Zazwyczaj przez sumienie rozumie się zdolność do trafnego 
wartościowania w dziedzinie m o r a l n o ś c i  — choć mówi 
się również o sumieniu artystycznym i naukowym. Ja tutaj 
przez sumienie rozumiem dyspozycję do trafnego wartościo­
wania w którejkolwiek z kategoryj w artości.,

Po tym przygotowaniu wprowadzam do tych rozważań 
pojęcie w a l o r u .  Terminu: walor używam w tym znaczeniu, 
którego od czasów Lotzego nabrał w literaturze niemieckiej 
termin Geltung. Przez walor, mianowicie, rozumiem o b o ­
w i ą z y w a n i e  niezależne od w artościow a^ Z uniezależ­
nieniem obowiązywania od wartościowań nietrafnych spotka­
liśmy się już, gdy była mowa o pięknie symfonij Beethovena. 
Chcąc dojść od tego wypadku do pojęcia waloru, wystarczy 
zdobyć się na jeden jeszcze krok. Trzeba, mianowicie, unie­
zależnić obowiązywanie nawet i od poszczególnych w arto­
ściowań trafnych. Możemy to uczynić z tego względu, że te

R. H. Lotze, Logik, Lipsk, 1874.



87

wartościowania nie stwarzają wartości normatywnej, ale ją 
tylko odkrywają. Tak n. p. wartościując symfonie Beethovena, 
zdajemy sobie sprawę, że one były piękne i przedtem, a my 
ich piękno tylko odkryv/amy. Podobnie ze sprawiedliwością 
jakiejś ustawy, z prawdziwością zdania logicznego i t. p.

Inaczej jednak, gdy chodzi o wartość morfiny dla nar­
komana, wielką wygraną dla grającego na loterii, zysk kliki 
politycznej, dym tytoniowy z fajki i inne wartości nienorma- 
tywne. Te wartości nie obowiązują: — one tylko nęcą, lub 
odpychają zależnie od wartościowania. Krótko mówiąc, w ar­
tości nienormatywne nie mają waloru; — mają go tylko w ar­
tości normatywne. Posiadanie zatem, lub nieposiadanie wa­
loru stanowi tę zasadniczą różność pomiędzy wartościami 
normatywnymi i nienormatywnymi, którą staraliśmy się pre­
cyzyjnie uchwycić. Teraz wreszcie osiągnęliśmy to dzięki po­
jęciu waloru )̂.

W alor nie zawsze jest obowiązywaniem, rozciągającym 
się na wszystkich. Bardzo często jest on ograniczony do pew­
nej grupy społecznej. W niej tylko wartość obowiązuje — 
poza nią nie sięga. W alor miewa, jednym słowem, pewien za­
sięg. Otóż ten zasięg bywa rozmaicie szeroki. Są wartości, 
które obowiązują tylko w obrębie jednej rodziny — inne obo­
wiązują w granicach jakiegoś plemienia, narodu, pąństwa, 
lub kościoła. Powstają one w wyniku wielowiekowych nieraz 
procesów historycznych, przy czym zazwyczaj z potrzeb grupy 
nadrzędnej rodzą się wartości normatywne dla grup zależ­
nych. Świadczy o tym fakt, że takie wartości, będące niejako 
wzorami życia, od dawien dawna ustanawiało państwo w jed­
nym zakresie, kościół w innym, plemię lub naród w jeszcze 
innym. Zakresy te nie są zresztą dokładnie rozgraniczone 
i często zachodzą na siebie.

ą Rolę waloru w tej sprawie uwydatnił Jonas Cohn w nazwach 
które dał wartościom normatywnym \ nienormatywnym. Pierwsze ozna­
czył terminem: geltende Werte, drugie występują u niego pod nazwą: 
bloss daseiende oder schlichte Werte. (Wertwissenschaft, Stuttgart, 1932, 
t. I, str. 28).



88

Weźmy wypadek możliwie najprostszy. Niechaj nim bę­
dzie w yrastająca na gruncie potrzeby narodowej wartość wzo­
rowej polszczyzny. Zasięg waloru tego rodzaju wartości nor­
matywnej nie ogarnia, oczywiście, wszystkich ludzi. Dobra 
polszczyzna ma walor tylko dla mówiących i piszących po 
polsku: -— dalej nie sięga. Nie obowiązuje ona cudzoziemców, 
m ów iących‘innymi językami. Zasięg tego rodzaju wartości 
normatywnych jest zatem ograniczony terytorialnie. Jest on 
ograniczony również pod względem czasu. Język zmienia się 
z czasem. Styl wieku XVII nie jest wzorem dla wieku XX. 
Razi nas swoją napuszonością, a makaronizmy uważamy za 
objaw złego smaku.

Szerszy zasięg ma walor wartości, odpowiadających po­
trzebom narodów, należących do wspólnej kultury. Taki szer­
szy zasięg ma dorobek duchowy świata greckiego i łaciń­
skiego, gdyż obejmuje grupę narodów, należących do zachod­
nio-europejskiej kultury. Koran ma walor, obejmujący swym 
zasięgiem wszystkich mahometan. — I te wartości mają wa­
lor o zasięgu ograniczonym terytorialnie. I one również za­
leżne są od czasu.

Powstaje teraz pytanie, czy dałoby się tą drogą dojść do 
wartości, posiadających walor o zasięgu najszerszym? Mu­
siałby on w takim wypadku ogarniać wszystkich ludzi. — 
Jeśli nasze przypuszczenie, że wartości normatywne rodzą się 
z potrzeb grup nadrzędnych, jest trafne, to droga, po której 
szliśmy dotychczas, musi się urwać przy wielkich kręgach 
kulturowych. Następnym bowiem i ostatnim jej etapem mo­
głaby być tylko ludzkość. — Otóż ta droga rzeczywiście 
urywa się w tym miejscu. Ludzkość bowiem nigdy nie była 
grupą społeczną. Nie jest nią i obecnie. Nie ma też potrzeb, 
któreby ona wyrobiła w swoim życiu historycznym i któreby 
uczyniła obowiązującymi dla wszystkich innych grup ludz­
kich. Tak pojęta ludzkość jest dotychczas tylko ideałem, jakże 
dalekim, niestety, od urzeczywistnienia!...

' Prawda to, iż istnieją niektóre potrzeby biologiczne.

\



89

wspólne wszystkim ludziom. Przedmioty jódnak, które je za­
spokajają, nie mają waloru. Jedną z takich potrzeb wymieni­
liśmy poprzednio. Jest to potrzeba wody do picia. Otóż woda 
nie jest wartością normatywną. Nęci ona nas ku sobie, gdy 
mamy pragnienie. Ro25bitkowie na morzu walczą nieraz mię-, 
dzy sobą na śmierć i życie o ostatnią kroplę wody. Gdy nato­
miast wody mamy pod dostatkiem, przestajemy sobie zdawać 
sprawę z jej wartości. Tak właśnie zachowują się wartości 
nienormatywne, które tylko pociągają ku sobie, gdy w nas 
nabrzmiała potrzeba, ale nie obowiązują.

Nowe perspektywy otwierają się dopiero, gdy wziąć 
pod uwagę rozumną naturę człowieka. Na tej podstawie chęt­
nie budowano w wieku oświeconym. Dzięki temu powstały 
systemy religii naturalnej, i moralności naturalnej, i prawa 
naturalnego, i wychowania naturalnego. W szystkie te  sy­
stemy obwiązywać miały każdą istotę rozumną. — Dziś zda­
jemy sobie spraw“ę z tego, jak one dalekie są od tegó, co na­
prawdę obowiązuje w życiu, które jest o wiele mniej racjo­
nalne, niż wówczas zakładano. Na jedno musimy przystać: — 
na to mianowicie, że prawdziwe zdania logiczne mają walor 
powszechnie obowiązujący. Prawda sformułowana w zdaniu 
głoszącym n. p., iż z prawdziwości następstwa nie wynika 
prawdziwość racji, obowiązuje każdą istotę rozumną niezależ- 
niei od tego, do jakiej ona należy grupy społecznej. Obowią­
zywała też ona zanim ktokolwiek z ludzi był zdolny ją zro­
zumieć i będzie obowiązywała, gdy ludzi już nie będzie. Jej 
walor bowiem nie zasadza się na tym, że ją ktoś faktycznie 
uznaje, lecz na tym, że ją p o w i n n a  uznać każda istota ro­
zumna.

Prawdziwe zdania logiczne są jednak jedynymi przed­
miotami, z którymi się wiąże wartość o walorze powszechnie 
obowiązującym. Chcąc posunąć się dalej, musielibyśmy wo­
bec tego wyjść poza wartości, związane z przedmiotami. Czy 
to możliwe? — oto pytanie, które nam się obecnie narzuca...



90'

4. W a r t o ś c i  a b s o l u t n e

Dotychczas zajmowaliśmy się takimi wartościami, jak 
użyteczność wytrzymałego w podróży samochodu, sprawied­
liwość ustawodawstwa robotniczego, piękno „Pana Tadeu­
sza" i t. p. W szystkie tego rodzaju wartości są cechami 
względnymi jakichś przedmiotów. Tego rodzaju wartości — 
niezależnie od tego, czy mają walor, czy go nie mają — będę 
odtąd nazywał z w i ą z a n y m i  — przedmioty zaś, z którymi 
są związane — ich n o s i c i e l a m i ^ ) .

Przeciwieństwem wartości związanych są wartości a b- 
s o l u t n e “). Te nie mają żadnych nosicieli i wobec tego nie 
są cechami względnymi przedmiotów, lecz samym tylko wa­
lorem. Takimi wartościami są; świętość^), dobro, prawda 
i piękno. Inne, jak sprawiedliwość, są już w nich zawarte.'.

W tym miejscu może nasunąć się pytanie, czy słuszną 
rzeczą' jest przyjmować, iż poza normatywnymi wartościami 
związanymi obowiązują jeszcze absolutne? — Czy przyjmu­
jąc je nie wykraczamy przeciw starej, ale słusznej zasadzie; 
entia sine necessitate non sunt multiplicanda? — Na to py­
tanie odpowiadam w następujący sposób;

1. Istnieją . ludzie, którzy przeżywają takie irrealne 
przedmioty pojęć, jak; prawda, piękno, dobro i świętość jako 
wartości obowiązujące. Istnieją też czynności i dzieła ludz­
kie, zmierzające do realizowania tych właśnie wartości. 
Każdy więc teoretyk życia duchowego musi się z nimi liczyć. 
Gdyby ich nie uwzględnił, nie • potrafiłby dość głęboko wnik­
nąć w objawiające się niewątpliwie w życiu duchowym dą­
żenia do doskonałości. Dał im wyraz m. in. Chateaubriand

Terminu: wartość używam nie tylko dla oznaczenia cechy względ­
nej nosiciela, lecz również — od czasu do czasu — dla oznaczenia nosi­
ciela wraz ze związaną z nim wartością, co się zgadza ze zwyczajem ję­
zykowym.

-) Absolutos; — dosłownie — odwiązany.
Obok trzech oddawna uznawanych kategoryj: dobra, prawdy

i piękna przyjmuję czwartą kategorię świętości. Że ona nie pokrywa się 
ż kategorią dobra, to w przekonywujący sposób wykazał Rudolf Otto 
w książce p. t.: Das Heilige, Monachium, C. H. Beck, 1936.



91

wkładając w usta Rene'go takie słowa: — „Obwiniają mnie, 
że zawsze wybiegam poza cel, który mogę osiągnąć: — nie­
stety! Szukam jedynie nieznanego dobra, którego przeczucie 
mnie ściga. Czy to moja wina, jeżeli znajduję wszędzie gra­
nice, jeżeli to, co s k o ń c z o n e  nie ma dla mnie żadnej w ar­
tości?"

2. Transcendencja, która, jak powiedzieliśmy wyżej “), 
cechuje czynności telehormiczne człowieka, objawia się w w y­
bieganiu ku coraz dalszym celom. W przeciwieństwie do zwie­
rzęcia, człowiek potrafi konstruować plany działania, składa­
jące się z długich łańcuchów celów sobie kolejno podporząd­
kowanych. Człowiek nie tylko obmyśla takie plany, ale po­
trafi je realizować. Im zaś dalej zmierza, im wytrwałej pra­
cuje i wałczy, tym bardziej mu się cele rozrastają. Gdzież 
kres tego torowania sobie drogi wśród celów? — Kresem tym 
mogą być tylko wartości absolutne. Dopiero one bowiem» nie 
stają się nigdy z celów środkami, wiodącymi do dalszych ce­
lów. Każda z tych wartości jest celem w swojej dziedzinie 
najwyższym i ostatecznym, choć zarazem nie dającym się ni­
gdy wyczerpać. Okazuje się zatem, iż wystarczy wyprowa­
dzić wszystkie konsekwencje z pojęcia transcendencji, aby 
dojść do wartości absolutnych. One się w transcendencji za­
wierają. Nie wszyscy tylko umieją sobie z tego zdać sprawę.

Są zatem względy, przemawiające za wprowadzeniem 
do systemu wartości oprócz wartości związanych jeszcze 
i absolutnych. Nie natrafi to zapewne na sprzeciw ze strony 
tych, którzy te wartości bądź sami przeżywają, bądź przy­
najmniej mogą zrozumieć, że je przeżywają inni. Cóż jednak 
począć z takimi, którzy są ślepi na tego rodzaju wartości? — 
Tych pozostaje prosić, aby zechcieli w stosunku do nich sta­
nąć na gruncie pragmatyzmu. Niech one będą dla nich tylko 
pojęciami heurystycznymi, które mają umożliwić wniknięcie 
w kulturę. Jeśli z pomocą tych pojęć uda się uzyskać pozy­
tywne wyniki, będzie to świadczyło o tym, że są użyteczne.

Tłumaczenie Boya.1 {umączenie aoya.
Patrz wyżej, Rozdz. V, p. 3.



92

Chcąc zdać sobie sprawę z tego, jakie cechy są charak­
terystyczne dla wartości absolutnych, oraz jak one wpływają 
na czynności kulturalne człowieka, postarajm y się te war­
tości o p i s a ć .  Ułatwimy sobie to zadanie porównując je ze 
związanymi. Różnice rzucają się w oczy.

Zaczynam od tego, że .wartości związane, choć zajmują 
różne miejsca na skali wartości, to jednak nigdy nie docho­
dzą do najdalszych krańców tej skali z jedynym wyjątkiem 
prawdziwych zdań logicznych. Tymczasem.wartości absolutne 
mieszczą się zawsze na tych krańcach. One są zawsze w stop­
niu najwyższym. Świętość jest najwyższą świętością; dobro 
jest najwyższym dobrem, piękno najwyższym pięknem, 
prawda — najwyższą prawdą. Istotnie też żadne miejsce kultu 
religijnego nie jest tak święte, jak sama świętość; żaden po­
stępek nie jest tak dobry, jak samo dobro; żadne dzieło sztuki 
nie jest tak piękne, jak samo piękno; żadna teoria naukowa 
tak prawdziwa,; jak sama prawda. |Bo też każdy niemal nosi­
ciel wartości jest tylko w dalekim przybliżeniu tak warto­
ściowy, jak odpowiednia wartość absolutna. Dzieła ludzkie są 
tylko niedoskonałymi realizacjami tych wartości. Jak niebo 
gwiezdne nad ziemią — tak świat wartości absolutnych unosi 
się nad światem wartości związanych.

W artości związane ograniczone są przestrzenią i cza­
sem .'Takie są wartości nienormatywne. Ale i normatywne 
wartości związane, o których mówiliśmy dotychczas )̂, są ta­
kie, zaspokajają bowiem potrzeby zbiorowe, które powstają 
w takich grupach, jak państwa, kościoły, plemiona i narody. 
Potrzeby te uwarunkowane są przez ustrój tych grup i proces 
historyczny. Muszą się też z biegiem czasu zmieniać. Wraz 
z tym muszą się zmieniać i związane wartości normatywne. 
Obowiązują one w obrębie pewnego państwa, kościoła czy 
narodu — w najlepszym wypadku — w obrębie pewnej kul­
tury; — poza swoją sferą jednakże tracą znaczenie, jak traci

') Patrz Rozdział V, p. 3.



93

znaczenie, powiedzmy, W ielki Piątek poza światem chrześci­
jańskim.

Tymczasem wartości asbolutne obowiązują powszechnie. 
Nie znaczy to, aby wszyscy ludzie uświadamiali je sobie. 
Ogromna większość na pewno nic o nich nie wie. Świat w ar­
tości absolutnych odsłania się dopiero ludziom o wyrobionym 
sumieniu. Docierają oni do niego przede wszystkim intuicją, 
na której dopiero można zbudować system pojęć abstrakcyj­
nych, dotyczących wartości. Że przy tym jakieś założenia, 
umożłiwiające dojście do wartości absolutnych, muszą tkwić 
głęboko w konstytucji człowieka, na to wskazuje okołiczność, 
że świat tych wartości odsłania się w różnych rasach i róż­
nych najzupełniej od siebie niezałeżnych kułturach. I w ystar­
czy, aby się odsłonił, a ludzie najbardziej sobie obcy, najbar­
dziej ze sobą skłóceni, odnajdują jednak coś, co ich łączy, 
co wszystkim jest' w spółne^ Zdawna to już zauważył Płato. 
Toteż w „Uczcie" na zapytanie Diotimy: — „A czy sądzisz, 
że pragnienie posiadania dobra jest wspólne wszystkim lu­
dziom i że wszyscy chcą-posiadać to, co jest dobre?" — So­
krates odpowiada: — „Niewątpliwie wszyscy mają to pra­
gnienie". — Od siebie dodaję: — nie wszyscy mają je aktual­
nie, ale wszyscy normalni mają je p o t e n c j a l n i e .  Nie 
aktualnie też, ale p o t e n c j a l n i e  wartości absolutne uzna­
wane są powszechnie ’).

I Z różnicy tej zdawał sobie dobrze sprawę już J. J. Rous­
seau, gdy w swej teorii państwa przeciwstawiał sobie dwie 
wole: — volonté de tous i volonté générale. Pierwsza jest 
skierowana na coś, co obowiązuje tylko dlatego, że wszyscy

') H. Rickert skonstruował następujący dowód na to, że prawda 
obowiązuje powszechnie: — z dwu zdań sprzecznych: — 11 .prawda obo­
wiązuje powszechnie" i 2) .praw'da nie obowiązuje powszechnie* jedno 
musi być prawdziwe, a drugie fałszywe. Otóż prawdziwe jest pierwsze, 
drugie bowiem prowadzi do sprzeczności. Istotnie, kto twierdzi, że prawda 
nie obowiązuje powszechnie, ten wygłasza zdanie logiczne, w jego mnie­
maniu, prawdziwe, a więc mające obowiązywać powszechnie. Tymczasęm 
przy założeniu, że prawda nie obowiązuje powszechnie, zdanie to nie może 
obowiązywać powszechnie, a więc być prawdziwe. (System der Philoso­
phie, Tübingen 1921, t. I).



94

tego chcą, choćby się mylili, choćby dążyli do własnej 
zguby; — druga natomiast ma za przedmiot dobro, mającfe wa­
lor niezależny od okoliczności. Rousseau rozumiał, że w ar­
tości pierwszego rodzaju nie stanowią dla p.aństwa gruntu 
wystarczająco pewnego. Dlatego też twierdził, iż volonté gé­
nérale jest wolą zasadniczo lepszą od volonté de tous )̂.

Można się spotkać z poglądem, że nic tak ludzi nie dzieli, 
jak różnice w sposobie wartościowania. Istotnie, bywa tak, 
iż przepaść, dzieląca jednostki, grupy społeczne i narody, wy­
nika stąd, iż co dla jednej strony jest wartością dodatnią — 
to dla drugiej jest obojętne, godne pogardy, lub wstrętne. 
Tego rodzaju różnice poglądów dotyczą jednak zawsze war­
tości związanych — nigdy absolutnych. Zbadajmy, o co się 
toczą spory, dotyczące wartości, a okaże się, że nie dotyczą 
wartości absolutnych, lecz prawie zawsze n o s i c i e l i  war­
tości związanych.

Fakt, że wartości związane przeżywamy w ścisłym po­
łączeniu z ich nosicielami, ogromnie utrudnia trafne warto­
ściowanie. Gdy bowiem oceniamy jakiś przedmiot, dajmy na 
to, ze względu na jego wartość moralną, może on być jedno­
cześnie pożądanym ze względu na nasz osobisty interes. 
Łatwo wówczas o konflikt pomiędzy wartością normatywną 
i nienormatywną i łatwo o zakłócenie prawidłowych funkcyj 
sumienia. Wieleż to razy ludzie usprawiedliwiali wątpliwy 
pod względem moralnym postępek, gdy on im korzyść przy­
nosił? Wieleż to razy zaślepieni interesem własnym, czy gru­
powym, głuchnęli zupełnie na głos sumienia! Większość fał­
szywych wartościowań w tym ma swoje źródło. Z nosicielami 
wiążą się różne wartości: — zarówno normatywne, jak nie- 
normatywne. Skutkiem tego o normatywne wartości związane 
trzeba tak często walczyć z wartościami nienormatywnymi. 
Pierwsze obowiązują — ale drugie są prymitywniejsze i bar-

*) J. J. Rousseau, Contrat social II, 3.



95

dziej żywiołowe. Skutkiem tego odnoszą często nad pierw­
szymi zwycięstwo.

Gdy natomiast rozpatrujemy wartości w oderwaniu od 
ich nosicieli, oceny nasze stają się od razu trafniejsze. Że 
sprawiedliwość jest wartością i że obowiązuje — to uznają 
mniej więcej wszyscy. Spierają się natomiast i walczą ze sobą
0 to, czy dany ustrój gospodarczy, lub dany projekt ustawy, 
lub dany postępek jest sprawiedliwy, czy niesprawiedliwy.

Miarą, którą się stosuje w takich sporach, jest właśnie 
sprawiedliwość. Bo też wartości absolutne s ^  najwyższymi 
normami dla wszystkich wartości związanych. /Wartości abso­
lutne w ytykają k i e r u n e k  wszystkim innym wartościom 
normatywnym. Przez to samo w ytykają one kierunek czło-. 
wiekowij jego czynnościom i wytworom. Są one regulatyw- 
nymi czynnikami całej działalności ludzkiej.

Nikt świetniej od Platona nie uwydatnił obowiązkowego
1 regulatywnego charakteru wartości absolutnych. Plato jed­
nak z tych wartości uczynił istności metafizyczne, bytujące 
niezależnie od człowieka i w sposób doskonalszy od wszel­
kich przedmiotów konkretnych. — Otóż tego rodzaju hipo- 
staza pozbawiona jest uzasadnienia. W artości absolutne nie 
są jakimiś doskonałymi istnościami, które przychodzą do nas 
z innego świata. Czegoś podobnego nie znajdujemy, dopóki 
trzymamy się zdała od zawsze niepewnych hipotez metafi­
zycznych. A niyśmy właśnie postanowili unikać takich hipo­
tez w toku badania, odkładając oświetlenie naszego tematu 
i z tego punktu widzenia dopiero na sam koniec naszej pracy. 
Jeśli odsuniemy hipotezy metafizyczne, do jakiegoż rodzaju 
przedmiotów wypadnie nam zaliczyć wartości absolutne?

Nie są one rzeczami fizycznymi — to pewna. Ale nie są 
również faktami psychicznymi. Co innego bowiem jest czyn­
ność wartościowania, a co innego jej przedmiot. Czynność 
wartościowania jest faktem psychicznym, natomiast wartość, 
na którą ta czynność jest skierowana, nie ma cech faktu psy­
chicznego. Nie będąc ani ’faktem fizycznym, ani psychicznym.



96

należy ona nie do przedmiotów realnych, lecz do i r r e a 1- 
n y c h  t. j. takich, które nie posiadają realnego bytu )̂.

Że wartość absolutna nie istnieje realnie, o tym można 
się najłatwiej przekonać, próbując ją umieścić w przestrzeni 
i czasie. Wiadomo, że wszystkie ciała fizyczne wypełniają 
przestrzeń i czas. Fakty psychiczne wypełniają tylko czas, 
dają się jednak odnosić do pewnych miejsc w przestrzeni. 
Tak np. przyjemność, której doznaję, nie wypełnia przestrzeni, 
bo nie ma żadnych wymiarów przestrzennych, nie ma np. 
pięciu centymetrów długości, dwu szerokości, czterech głębo­
kości; — przypuszczać coś podobnego byłoby absurdem. — 
Ponieważ jednak jest ona moim przeżyciem, więc można ją 
odnieść do miejsca, zajmowanego w przestrzeni przez moje 
ciało, a w moim ciele do pewnych czę^^ci mojego systemu 
nerwowego. \

Inaczej z wartością absolutną. Ta nie wypełnia ani prze­
strzeni, ani czasu. Nie można jej też odnieść do żadnego miej­
sca w przestrzeni i czasie. Dałoby się to zrobić tylko z warto­
ścią związaną, o ile ona jest cechą jakiegoś realnie istnieją­
cego przedmiotu. W artość estetyczna W enery Milońskiej np. 
jest związana z bryłą marmuru, znajdującą się obecnie w Luw­
rze. Samo jednak piękno nie da się odnieść do żadnego miej­
sca W przestr2ieni lub czasie. Jest ono czymś bezprzestrzennym 
i bezczasowym, a więc irrealnym

Takie są wszystkie wartości absolutne. Ten ich charak­
ter miałem też na myśli, gdym na początku tej pracy uprze­
dzał, że w życiu duchowym obok pierwiastków czasowych 
występują rówjiież bezczasowe )̂.

Będąc przedmiotami irrealnymi, wartości absolutne nie 
są jednak nicościami. Świadczy o tym fakt, że komu się one 
odsłaniają, ten nie może pozostać ńa nie obojętnym. W artości 
absolutne pociągają ku sobie, zobowiązują. Nie mając bytu

Por. H. Rickert, System der Philosophie, Tübingen, 1921, t. I, Ka­
pitel III, V.

Por. G. E. Moor, Principia Ethica, Cambridge 1903, str. 110 i n. 
“) Patrz wyżej, Rozdz. I, punkt 1.



97

realnego, są jednak w a l o r e m  i to walorem najwyższym. 
W nich skoncentrowane są najwyższe wymagania.

W artości można rozpatrywać w sposób teoretyczny, jak  
inne przedmioty poznania. Wówczas nie są one celami na­
szych dążeń praktycznych. Ale taka postawa wobec w arto­
ści absolutnych nie często zdarza się w życiu. Spotykamy się 
z nią prawie wyłącznie w badaniach naukowych. W ystarczy 
jednak przejść od teorii do praktyki życiowej, aby wartości 
absolutne stały się c e l a m i  naszych dążeń praktycznych.

W  życiu duchowym wartości absolutne w ystępują naj­
częściej w charakterze najdalszych celów dążeń i usiłowań 
ludzkich. W hierarchii celów zajmują miejsce najwyższe, 
a  wytykając wszystkim podrzędnym celom k i e r u n e k ,  są 
dla nich zwierzchnimi niejako normami.

Nieskończonościowy charakter wartości absolutnych 
sprawia, że człowiek tym głębiej je przeżywa i tym bardziej 
ich pragnie, im więcej czyni wysiłków, aby się do nich zbli­
żyć. Przesycić się nimi i stępieć na nie niepodobna. Nie grozi 
im też, że stracą dla nas wartość, jak woda, kiedy jest w obfi­
tości; ani to, że ich zacznie’brakować — a wówczas pgczniemy 
je  w ydzieraj swoim bliskjm, myśląc wyłącznie o własnej po­
trzebie, i l^ c  tak nie zbliża do siebie ludzi, jak właśnie dąże­
nie do realizowania wartości absolutnych. Nie tylko bowiem 
stanowią one cel ogólnoludzki, ale przy tym nie dają się po­
siąść nikomu na wyłączną własność. Kto służy tym w arto­
ściom, ten przez to samo czuje się bratem Innych. W artości 
absolutne nie dzielą ludzi, ale ich ł ą c z ^

Mają one inną jeszcze właściwość. W ymagają od po­
święcających się im samozaparcia, ofiary, a jednocześnie w y­
nagradzają ich wzmożonym poczuciem godności własnej. Nic 
tak się nie przyczynia do sformowania się naszej własnej oso­
bowości, jak oddanie się w służbę wartościom, które nas prze­
rastają. Na szczycie tych wartości zawsze znajdziemy w ar­
tości absolutne. One też przyświecają na drodze, wiodącej od 
półsennego wegetowania do pełnej samowiedzy. Dochodzimy 
do niej, wyrażając się w czynach i poznając na ich podstawie

Zycie duchowe 7



98

parnych siebie. Realizując wartości absolutne poza sobą, jed­
nocześnie urastamy wewnętrznie.

W artości absolutne są tymi ogólnoludzkimi wartościami 
normatywnymi, których potrzebę odczuliśmy przy końcu roz­
ważań nad zasięgiem waloru. Nie każda czynność kulturalna 
świadomie na nie się kieruje. Jak to widzieliśmy, może ona 
kierować się i na wartości normatywne z w i ą z a n e .  Takie 
też tylko wartości zna ona przez długie wieki swojego roz­
woju. Z chwilą jednak, kiedy świat wartości absolutnych od­
słoni się przed dojrzewającym sumieniem ludzkim, całe życie 
duchowe doznaje głębokiego przeobrażenia. Z ciasnoty par­
tykularnych interesów i przesądów wychodzi ono na arenę 
światową, otwierają się przed nim perspektywy, prowadzące 
w nieskończoność. Jednocześnie poczyna ono podlegać nor­
mom niezależnym od miejsca i czasu. Twórczość się w nim 
wzmaga, sięga coraz wyżej, aż wreszcie wydaje dzieła kla­
syczne, do których po wiekach będą powracać ludzie innej 
rasy, innej kultury.

/P rzechodzę do konkluzji. Jeżeli dolną granicę czynności 
kulturalnej stanowi czynność telehormiczna podświadomie, 
czy nawpół świadomie skierowana na normatywne wartości • 
z w i ą z a n e ,  to górną jej granicą jest czynność telehor­
miczna z pełną samowiedzą dążąca do realizowania wartości 
a b s o l u t n y c h .  W spiąwszy się na ten szczyt,, dotarliśmy 
do kresu możliwości ludzkićh. Mały, słaby, ułomny homo sa­
piens sięga z niego w nieskończoność..V



Rozdział VII

SENS WYTWORÓW KULTURALNYCH

1. P o d z i a ł  w y t w o r ó w

Obok czynności drugim składnikiem życia duchowego 
są wytwory — oczywiście, nie wszystkie, lecz tylko niektóre. 
Chcąc ustalić, które z nich mogą wchodzić w rachubę, roz­
patrzmy się przede wszystkim wśród różnych fodzajów w y­
tworów. Przypominam, iż według K. Twardowskiego, w y­
twory — podobnie jak  czynności — dzielą się na fizyczne 
i psychiczne, a wśród fizycznych dają się jeszcze wyróżnić 
psychofizyczne.

W ytwory czysto fizyczne możemy śmiało pominąć, po­
dobnie bowiem jak czysto fizyczne (fizjologiczne) czynności 
należą one nie do kultury, lecz do natury. — Pozostają wy­
twory psychiczne i psychofizyczne. Te z nich, które są n i e ­
t r w a ł e  — zlewają się w jedno z odpowiednimi czynno­
ściami — są z nimi identyczne. Różnica zaś pomiędzy tym, na 
co wskazują rzeczowniki; — myśl, sąd, śpiew, skok i czasow­
niki: — myśleć, sądzić, śpiewać, skakać, sprowadza się do 
tego, że rzeczowniki uwydatniają bardziej moment zjawi­
skowy, zdarzeniowy w czynnościach, gdy czasowniki uwy­
datniają w nich przede wszystkim moment czynności o,wy )̂. 
Jest to różność raczej językowa niż rzeczowa. W ytwory nie­
trwałe są c z y n n o ś c i a m i ,  tylko rozpatrywanymi ze spe­
cjalnego punktu widzenia. Tak- też je będziemy w dalszym

K. Twardowski, O czynnościach i wytworach, 2 i n.
7*



100

ciągu tej pracy traktowali. Będą one d la 'nas nie wytworami, 
lecz czynnościami. Za wytwory zaś będziemy uważali tylko 
s k u t k i  czynności utrwalone i wyraźnie od nich oddzie­
lone.

Taki podział pozwoli uniknąć wielu niejasności. Jest on* 
zarazem zgodny z definicją wytworu, którą dał K. Twardow­
ski. Przypominam jej brzmienie: — ¡wytworem jest to, „co 
dzięki, wskutek jakiejś czynności, czyli przez tę czynność 
pow staje". Rozumiem to w ten sposób, że czynność jest przy­
czyną, a wytwór jej skutkiem.^ Czy jednak można uznać za 
skutek czynności wytyrór nietrwały, który się z nią w jedno 
zlewa? Tego rodzaju pytanie nie nastręcza się przy wytwo­
rach trwałych. Tylko też one podpadają pod definicję K. 
Twardowskiego bez żadnych wątpliwości.

Uznając za wytyrory jedynie wytwory trwałe, nadajemy 
temu terminowi szerokie znaczenie. Przez wytwory trwałe, 
mianowicie, będziemy rozumieli nie tylko wytwory utrw a­
lone w m ateriale f i z y c z n y m ,  lecz również w dyspozy­
cjach p s y c h i c z n y c h  i p s y c h o f i z y c z n y c h .  W y­
tworem zatem będzie dla nas zarówno pomnik Mickiewicza, 
czy gwóźdź żelazny — jak grupa społeczna, jej mowa, jej oby­
czaj, jej mit, choćby jeszcze nie zapisany.

Nie widzę, aby stąd, że wytwór w jednym wypadku zo­
stał utrwalony w marmurze lub żelazie, a w drugim — w dy­
spozycjach, wynikała jakaś zasadnicza różność. Sąd, który- 
śmy wydali, możemy utrwalić na płycie gramofonowej, lub 
na taśmie „stilo" — ale może on również pozostawić po so­
bie ślad w pamięci. Ten ślad w pamięci w stosunku do prze­
życia aktualnego odgrywa podobną rolę do tej, jaką odgrywa 
płyta gramofonowa, lub taśma „stilo" w stosunku do utrw a­
lonego na niej zdania, wyrażającego sąd. Siad w pamięci staje 
się częściową przyczyną przeżycia. W ystarcza, aby dołączyły 
się inne jeszcze przyczyny, jak odpowiednie skojarzenia, po­
łączone z napięciem uwagi, a przeżycie się powtórzy. Ana­
logia z działaniem gramofonu jest uderzająca. Prawda to, iż 
płyta sztywniej zachowuje ślady, niż pamięć, bo jest martwa,



101

a pamięć żyje, zmienia się i z biegiem czasu przekształca, co 
jej powierzono. Płyta jednak również nie jest niezmienna. 
I w niej zachodzą zmiany, tylko powolniejsze. — A wyrazy, 
zapisane na piasku? Te się zwykłe zacierają wcześniej, niż 
ich wspomnienie w pamięci piszącego...

A jednak K. Twardowski wykluczył wytwory psychiczne 
spośród trwałych. Pod tym względem rozprawa „O czynno­
ściach i wytworach" nie pozóstawia żadnych wątpliwości. 
Świadczą o tym następujące zdania: — „w zakresie wytwo­
rów trwałych nie ma miejsca na wytwory psychiczne", „w za­
kresie czynności i wytworów trwałych można mówić tylko
0 wytworach fizycznych, wyróżniając wśród nich jako osobny 
gatunek wytwory psychofizyczne" )̂. -— Jakichże użył argu- 
mentpw? — Przytaczam je dosłownie. „Wprawdzie" — po­
wiedział K. Twardowski — „mógłby się ktoś powołać na to, 
że pewne czynności psychiczne dokonują się przecież na 
pewnym „materiale". I tak, tworząc fantastyczne wyobraże­
nie, operujemy materiałem wyobrażeń, dostarczonych nam 
przez pamięć; tworząc łańcusznik, układamy w pewien spo­
sób sądy, służące za materiał do niego. Ale kto by w ten spo­
sób chciał dowodzić trwałości pewnych przynajmniej w y­
tworów psychicznych, zapomniałby, że musiałby też dowieść, 
iż owe inne wytwory psychiczne, które odgrywają rolę „ma­
teriału", są wytworami trwałymi" )̂.

Rozumując w ten sposób, Twardowski brał pod uwagę 
tylko przeżycia aktualne. Te rzeczywiście bądź należą do w y­
tworów nietrwałych, bądź też, jak myśmy to przyjęli — do 
czynności. Oprócz jednak przeżyć aktualnych faktami psy­
chicznymi są i dyspozycje. A dyspozycje są względnie trwałe
1 bardzo często stanowią ten materiał, w którym wytwory, 
a raczej czynności psychiczne się utrwalają. Z tych wzglę­
dów nie podzielam poglądu Twardowskiego, jakoby wytwory 
psychiczne nie były nigdy wytworami trwałymi. I owszem 
bywają nimi, a pominąć ich nie możemy, gdyż w życiu du-

h Tamże, 28—29.
Tamże, 28.



102

chowym odgrywają rolę ogromną. O jednej grupie takich 
wytworów już mówiliśmy. Są to grupy społeczne, ich mowa, 
ich obyczaj, ich mity. Oprócz tej grupy, należącej do obiek­
tywnego ducha, istnieje jeszcze inna. Stanowią ją takie twory 
dyspozycyjne, jak wykształcenie, charakter i osobowość; tu 
również należą przeżycia utrwalone w pamięci jednostkowej. 
Cała ta grupa wytworów należy do subiektywnego ducha. Ze 
względu ha ich wewnętrzny charakter można je nazwać wy­
tworami w e w n ę t r z n y m i .  W szelkie natomiast wytwory 
psychofizyczne będziemy w przeciwieństwie do tych we­
wnętrznych nazywać z e w n ę t r z n y m i .  Książka np. jest 
wytworem zewnętrznym, osobowość natomiast jej autora — 
wewnętrznym.

Trwałe wytwory zewnętrzne znamy dużo lepiej od we­
wnętrznych. W szystkie one mają charakter r z e c z y  fizycz­
nych. W szystkie można scharakteryzować jako coś material­
nego, co zostało obrobione przez człowieka. Badaniem tych 
rzeczy ze względu na ich właściwości fizyczne i chemiczne 
zajmują się fizycy, chemicy i technolodzy. Do zakresu teorii 
kultury te badania nie wchodzą, dotyczą bowiem tego, co jest 
w zewnętrznych wytworach materiałem dostarczonym ,przez 
naturę.

Teoria kultury interesuje się tymi rzeczami jedynie ze 
względu na ich związek z życiem duchowym człowieka. Ten 
związek też rozstrzyga o tym, czy te wytwory mają charak­
ter wytworów kulturalnych, czy go nie mają;

O jaki związek, może chodzić w tym wypadku? — Przy­
stępuję do szukania odpowiedzi na to pytanie.

2. W y t w o r y  k u l t u r a l n e  a w a r t o ś c i  n o r m a t y w n e

Każdy wytwór kulturalny jest skutkiem czynności kul­
turalnej. Tego zdania nie wolno jednak odwrócić, nie każdy 
bowiem wytwór, który powstał dzięki czynności kulturalnej, 
jest wytworem kulU

'• BIBLiOIEKA ^



103

Że to tak jest że powstanie dzięki czynności kultu­
ralnej jest w tym wypadku warunkiem koniecznym, ale nie 
wYstarczającym — to najłatwiej wykazać na wytworach n i e- 
u d a n y c h .  Weźmy taki przykład: — ktoś uczy się malować, 
jednakże czy to skutkiem braku techniki, czy talentu, jego 
obrazy nie posiadają wartości estetycznej. Niepodobna ich 
też uznać za wytwory kulturalne, choć one są niewątpliwie 
wynikiem c z y n n o ś c i  kulturalnej, pzęgo im brakuje? — 
wymaganej wartości estetycznej. Niech też tylko wzniosą się 
one do poziomu wymagań estetycznych, a natychmiast staną 
się wytworami kulturalnymi. — W  podobny sposób, choć 
praca garncarza jest czynnością kulturalną, to jednak nie 
każdy garnek jest wytworem kulturalnym. Na tę nazwę za­
sługują tylko garnki udane, nie zaś t. zw. braki.

Rozumiemy teraz, że dwu warunków potrzeba, aby ja ­
kiś wytwór mógł być uznany za kulturalny. W arunek pierw­
szy polega na tym, aby wytwór był skutkiem czynności kul­
turalnej; warunek drugi — aby posiadał wartość normatywną, 
Obydwa warunki nadają wytworowi kulturalnemu charakter 
humanistyczny, choć poza tym, jak już wiemy, może on być 
rzeczą fizyczną: — kawałkiem marmuru, drzewa, czy żelaza.

Że wartość normatywna jest konstytutywną cechą w y­
tworu kulturalnego, tego można dowieść jeszcze w inny spo­
sób. W ytwór może być całkowicie udany, gdy jednak straci 
wartość, którą posiadał, przestaje być wytworem kulturalnym.

Najłatwiej to zademonstrować na wytworach technicz­
nych, które mają wartość ze względu na swoją użyteczność. 
Otóż wystarczy, aby taki wytwór przestał być użytecznym, 
a natychmiast poczynamy W nim widzieć nie wytwór kultu­
ralny, lecz tylko materiał fizyczny, czy chemiczny. Zużyta 
bibuła, przepalona żarówka, złamana łopata, niedający się na­
prawić zegarek: — oto przykłady zdegradowanych w ten spo­
sób rzeczy. Były one wytworami kulturalnymi, póki służyły. 
Gdy stały się niezdatne — są śmieciem, rupieciami, w naj­
lepszym wypadku materiałem, z którego w fabryce coś no­
wego zrobią.



104

Weźmy innego rodzaju wytwór kulturalny, np. książkę. 
Habent sua fata libelli. Niejedna z książek poszła już do pieca 
po prostu dlatego, że czy to skutkiem zaplamienia, czy po­
gryzienia przez szczury, przestała być czytelną. W tych wy­
padkach los trafił w techniczną stronę książki. Ale bywa i tak, 
że książka jest w jak najlepszym stanie, a jednak idzie na 
makulaturę. Dość przypomnieć „poematy pierwsze" Gomulic- 
kiego, które „brano pod placki". Tu już zawiodła wartość, 
którą młody poeta przywiązywał do treści książki. Nie oka­
zała się normatywną... — Bywa i tak, że książka przez pe­
wien czas ma wartość, lecz później starzeje się i schodzi po­
niżej obowiązującego .poziomu. — Szczególnie często zdarza 
się to podręcznikom naukowym i technicznym. W ymagamy 
od nich, aby były ostatnim słowem w tych dziedzinach. A po­
nieważ nauka i technika sj?ybko idą naprzód, przeto starsze 
podręczniki muszą nieustannie ustępować młodszym, i cena 
niektórych z nich spada do ceny papieru, na którym je wy­
drukowano. Gorszy to los niż wybrakowanego konia wyści­
gowego, któremu pozwalamy doczekać naturalnej śmierci. — 
Bywa wreszcie i tak, że treść książek ma wartość normatywną, 
ale zmienili się ludzie. Książki wytworzone przez wysoką 
kulturę dostały się w ręce barbarzyńców, czy fanatyków, śle­
pych na ich wartość, lub nawet nienawidzących tego, czego 
nie rozumieją. W tedy padają one ofiarą wandalizmu. Taki los 
spotkał bibliotekę Aleksandryjską, taki ios spotkał wiele dzieł 
za czasów Inkwizycji, taki los spotkał nasze biblioteki i ar 
chiwa pod okupacją niemiecką.

W ytwór zatem zewnętrzny jest wytworem kulturalnym, 
dopóki mu przypisujemy wartość normatywną — ulega de­
gradacji dó poziomu, materiału fizycznego, z którego jest zro­
biony, gdy tę wartość traci. — Inaczej przedstawia się sprawa, 
gdy chodzi o wytwory wewnętrzne, zwłaszcza takie, jak cha­
rakter. Jakkolwiek bowiem, wartość tych wytworów niewąt­
pliwie obniża się,^lub nawet zamienia się na ujemną, gdy cha­
rakter zawodzi, jest zły, czy zbrodniczy, to jednak nie ma tu 
degradowania wartości wytworu do poziomu materiału, który .



105

można zniszczyć lub przetworzyć na coś innego. Nie ma tu 
tego przynajmniej tak długo, dopóki człowiek dla nas nie jest 
rzeczą, lecz przynajmniej p o t e n c j a l n ą  osobowością. Dy- 
spozycjonalna kostytucj^/człow ieka jest tym źródłem, z któ­
rego w ytryskają wszelkie czynności/kulturalne, jest ona za­
razem jednym z warunków przeżyWania świata wartości' To 
nakazuje szacunek dla niej; a ten szacunek nie jest niczym 
innym, jak  uznawaniem wartości człowieczeństwa. Ta w ar­
tość stanowi podstawę wszystkich' stosunków między ludźmi. 
Dopóki obowiązuje, stosunki te są l u d z k i e .  Niech tylko 
jednak zaginie w znieprawionych sumieniach, a człowiek na­
tychmiast spada z piedestału i staje się materiałem, który 
wolno niszczyć i wyzyskiwać, na którym wolno dokonywać 
eksperymentów politycznych, socjalnych i biologicznych, 
który wolno formować i przerabiać według interesu silniej­
szych.

Okazuje się zatem, źe zarówno wytwory zewnętrzne jak  
wewnętrzne dopóty są wytworami kulturalnymi, dopóki im * 
przyznajemy wartość normatywną — spadają na poziom do­
starczanego przez przyrodę materiału, gdy tę wartość utracą.

1 na tej drodze zatem przekonywamy się, źe wartość 
normatywna jest konstytutywną cechą wytworu kulturalnego.

W yniki, do których doszliśmy, streścimy, formułując na­
stępującą definicję wytworu kulturalnego: - f - w y t w ó r  k u l ­
t u r a l n y  t o  t a k i  w y t w ó r ,  k t ó r y  j e s t  s k u t k i e m  
c z y n n o ś c i  k u l t u r a l n e j  i p o s i a d a  w a r t o ś ć  n o r ­
m a t y w n ą ,

3. C e l  i w y t w ó r

Przyjrzyjmy się zbliska wydzielonym w ten sposób wy­
tworom kulturalnym. — Wobec zaliczenia nietrwałych wy­
tworów psychicznych i psychofizycznych do czynności i wy­
eliminowania wytworów czysto fizycznych, mogą one być 
bądź trwałymi wytworami psychofizycznymi, bądź chronicz­
nymi wytworami psychicznymi. Pierwsze są urobionymi przez



106

człowieka rzeczami fizycznymi, — drugie — układami dyspo- 
zycjonalnymi. Jedne i drugie — nosicielami wartości norma­
tywnych.

Nosicielami wartości normatywnych są również c e l e  
czynności kulturalnych. Nie należy jednak mylić tych celów 
z wytworami, w których, one się realizują. Różnica pomiędzy 
celami i wytworami jest duża. Przede wszystkim dotyczy ona 
m o d a l n o ś c i  tych przedmiotów. Cel, mianowicie, jest 
przedmiotem i n t e n c j o n a l n y m .  Nie ma on bytu real­
nego — jest tylko możliwy do osiągnięcia. W ytwór nato­
miast, wszystko jedno, czy jest rzeczą fizyczną, czy chronicz­
nym układem dyspozycyj psychicznych, istnieje realnie. 
Dzięki temu 'też jest on r e a l i z a c j ą  celu.

Sięgając do znanego przykładu Kanta, można powie­
dzieć, iż różnica między celem i wytworem jest tak wielka, 
jak  między pomyślanymi tylko i rzeczywistymi stu tala­
rami. — Często nawet jeszcze większa. \Nie zawsze bowiem 
w wytworze* realizuje się to właśnie, co było celem czynno­
ści. Gdy cel wystrzela daleko poza pobudkę, a ma on, jak już 
wiemy, taką tendencję, wówczas to, co z niego realizuje się 
w wytworze, zazwyczaj odchyla się od tego, co było w inten­
cji. Świadczą o tym wszystkie wytwory nieudane. Mamy tu 
do czynienia z aż nazbyt, niestety, częstym w życiu ludzkim 
odchyleniem realizacji in minus. Ale bywa i inaczej. Bywa 
i tak, że realizacja przewyższa wszelkie oczekiwania. Tak było 
z Kolumbem, który dążył do odkrycia krótszej drogi morskiej 
do Indii Wschodnich, a odkrył Amerykę.. Saul biblijny w y­
szedł na poszukiwanie oślic swego ojca, a znalazł królestwo.

W szystkie te odchylenia wytworów od tego, co było 
w intencji, W. W undt podciągnął pod pojęcie h e t e r o g o -  
n i i c e l ó w .  Ma ono bliski związek z omówionym poprzednio 
pojęciem transcendencji. Czynność telehormiczna, mianowi­
cie, wybiegając coraz dalej poza pobudkę i poza bliższe cele, 
nie zawsze dąży po linii logicznych konsekwencyj. Napoty­
kając po drodze na najrozmaisze nieprzewidziane opory, lub 
przeciwnie — natrafiając na sprzyjające warunki, odchyla się



107

•ona to w tę, to w tamtą stronę i skutkiem tego w ostatecznym 
wyniku realizuje nie to, co było pierwotnie jej celem, lecz 
coś innego. Czasem to coś innego jest tak niepodobne do pier­
wotnego celu, jak niepodobne było Saulowe królestwo do 
oślic jego ojca...

4. S e n s  i z n a c z e n i e

Chcąc zaznaczyć, że wartość normatywna jest konstytu­
tywną cechą wytworu kulturalnego, można go nazywać d o- 
b r e m  k u l t u r a l n y m .  Będziemy odtąd używali tego ter­
minu.

Czemu zawdzięcza dobro kulturalne swoją wartość nor­
matywną? Zdawałoby się, iż temu, że ono samo może zaspo­
kajać jakąś potrzebę. Tak jest istotnie, gdy chodzi o takie do­
bra użytkowe, jak np. produkty spożywcze. — Nie zawsze 
jednak sytuacja jest tak prosta. Są dobra kulturalne, które 
swą wartość zawdzięczają innym dobrom kulturalnym. Tak 
np. dewocjonalia nabierają wartości w oczach wiernych, gdy 
je potarto o Grób święty. Stary zepsuty zegarek staje się 
drogą pamiątką, gdy nosił go Kościuszko. — Są wreszcie do­
bra kulturalne, które swą wartość zawdzięczają c z y n n o ­
ś c i o m  kulturalnym  — i te zasługują na szczególną uwagę.

W artości mogą się przelewać z czynności na wytwory 
różnymi drogami. Bardzo często wystarcza jakieś skojarze­
nie pomiędzy przedstawieniami czynności i wytworu. Dla 
człowieka, znajdującego się na poziomie magicznego myśle­
nia, amulet nabiera własności cudotwórczych, gdy szaman 
wykonał nad nim swoje czary. Kto myśli naukowo, ten od­
rzuca tego rodzaju skojarzenia, doszukuje się natomiast 
związku przyczynowego między czynnością kulturalną i wy­
tworem. Dwa przy tym możliwe są wypadki.

W ypadek pierwszy polega na tym, iż jakaś czynność 
kulturalna wyraża się w wytworze zewnętrznym, a wytwór 
z kolei staje się częściową przyczyną odtworzenia się tej 
czynności. Z takim wypadkiem mamy do czynienia, gdy ar-



108

tysta swoje przeżycia estetyczne wyrazi w dziele sztuki, a to  ̂
dzieło sztuki, działając na odpowiednio przygotowanych 
i usposobionych odbiorców, wywoła w nich przeżycia po­
krewne przeżyciom twórcy. Dobro kulturalne pośredniczy 
wówczas niejako pomiędzy dwiema pzynnościami kultural-. 
nymi: — jedną w y r a ż o n ą ,  drugą o d t w o r z o n ą  i od 
obydwu otrzymuje ładunek wartości. Takie dobra zew nętrzne, 
będę nazywał p o ś r e d n i c z ą c y m i .

^^Wypadek drugi ma miejsce, gdy dobro kulturalne zo­
stało wytworzone nie w tym celu, aby wyrażało i odtwarzało 
jakąś czynność, lecz w tym, aby s ł u ż y ł o  jakiemuś celowi, 
aby o b s ł u g i w a ł o  jakieś funkcje. Takie są wszystkie do­
bra techniczne. Tak np. łopata służy do uprawy gleby i obsłu­
guje czynność kopania. W  tym celu została wytworzona. — 
Otóż te dobra, gdy są w użyciu, wiążą się jak najściślej z o b- 
s ł u g i w a n y m i  celami i czynnościami i od nich otrzymują 
swą wartość. Będę je nazywał o b s ł u g u j ą c y  m j^

Jak stąd widać, ogromna ilość dóbr kulturalnych zaspo­
kaja potrzeby nie bezpośrednio, lecz za pośrednictwem czyn­
ności kulturalnych odtwarzanych lub obsługiwanych. Dobra 
te otrzymują swój ładunek wartości od czynności kultural­
nych, a wraz z tym ładunkiem i coś z tej horme, k tóra jest 
tak charakterystyczna dla czynności. To, co jest skutkiem 
dążenia do zrealizowania wartości, nie tylko ma wartość, ale 
jest s k i e r o w a n e  na świat wartości, ^ /artość  nie jest 
czymś zewnętrznie przyczepionym do wytworu kulturalnego, 
ale jest czymś, do czego on jest celowo przystosowany. W  tym 
znaczeniu można mówić, że dobra, podobnie jak czynności 
kulturalne, są skierowane, czy nastawione na świat wartości, 
albo żę  ̂wartości są ich s e n s e n ^

-Termin: s e n s  ma tu, oczywiście, inne znaczenie niż 
w logice. Ten sens lub znaczenie to tyle, co przeżycie, które 
się wyraziło w jakimś, znaku, czy wyrazie. Logika zajmuje 
się przy tym głównie sensem nazw i zdań oznajmujących. 
W filozofii kultury sens to wartość normatywna, tłumacząca 
budowę zarówno czynności kulturalnej, jak dobra kultural-



109

nego, oraz uzasadniająca ich istnienie. W  tyrn znaczeniu uży­
wamy tego wyrazu, gdy mówimy, iż życie straciło sens dla 
kogoś, kto cały się poświęcił drogiej osobie i nagle ją stra­
cił. W tym znaczeniu również pytamy, czy świat ma sens — 
i j a k i l ' '  ^

Gdzie ten sam wyraz oznacza dwa różne przedmioty, 
tani zawsze zachodzi niebezpieczeństwo splątania ich ze sobą. 
W danym wypadku jest ono tym większe, iż sens-wartość 
bywa często jednocześnie sensem w znaczeniu logicznym. 
Zbieżnością tych dwu sensów odznaczają się te wytwory psy­
chofizyczne, które pośredniczą między czynnością wytwór­
czą i odtworzoną. Do nich należą wszelkie książki naukowe, 
są one bowiem systemami znaków, wyrażającymi myśh. autora 
i wywołującymi te myśli u czytelnika.! Otóż myśli wyrażone 
w książce naukowej są jej sensem w obydwu rozróżnionych 
powyżej znaczeniach. Są jej sensem logicznym, ponieważ one 
to się w niej wyraziły — i są ich wartością normatywną, po­
nieważ ich wartość decyduje o wartości k siążką

Ale tak bywa tylko w tej grupie dóbr kulturalnych. 
Trwałe wytwory p s y c h i c z n e  już nie są wyrazami utrw a­
lających się w nich przeżyć. Dyspozycje bowiem nie są czymś 
zewnętrznym, przez co przeżycia mogłyby się wyrażać, jak 
wyrażają się np. za pomocą gestów. Są one, przeciwnie, czymś 
jeszcze bardziej wewnętrznym od samych przeżyć. Dlatego to 
nie przeżycia wyrażają się w osobowości, lecz raczej osobo­
wość objawia się w przeżyciach. Jeśli zatem mówimy o sen­
sie charakteru lub osobowości, to mamy na myśli tylko w a r ­
t o ś ć  n o r m a t y w n ą  tych wytworów dyspozycjonalnych. 
Twierdzić, że charakter czy osobowość są wyrazami sensu lo­
gicznego byłoby absurdem.

W śród wytworów zewnętrznych są takie, których sens- 
wartość nie zbiega się z sensem logicznym. Należą tu dobra 
obsługujące takie, jak łopata, samochód, maszyna drukarska. 
Jeżeli te dobra są wyrazem czego, to chyba planu, według 
którego zostały zrobione — może jeszcze pracy wykonaw­
czej. W  tych w y t w ó r c z y c h  czynnościach należałoby,

i



110 i

jak się zdaje, szukać ich sensu logicznego. Gdy jednak cho­
dzi np. o łopatę, mało kto powie, aby jej sens tkwił w czynno­
ściach planowania i wykonywania łopaty. Zgodzimy się ra­
czej na to, że go należy szukać w o b s ł u g i w a n e j  przez 
łopatę czynności, czyli w kopaniu. Łopata jednak nie jest 
w y r a z e m  kopania, a kopanie jej sensem logicznym. Mó­
wiąc zatem o sensie łopaty, mamy na myśli nie jej sens lo­
giczny, ale jej sens-wartość. Stanowi ten sens ta  użyteczność, 
którą realizuje obsługiwana przez łopatę czynność kopania^j— 
W artość przedmiotu intencjonalnego czynności spływa na 
narzędzie i czyni je sensownym.

Jak stąd widać, sposobności do poplątania dwu różnych 
znaczeń terminu: sens nie brakuje. Chcąc zapobiec możliwym 
nieporozumieniom, dla oznaczenia sensu logicznego będę uży­
wał stale wyrazu: z n a c z e n i e .  Terminem: sens natomiast 
będę się posługiwał wyłącznie tylko dla oznaczenia w a r t o ­
ś c i  normatywnej wytworu kulturalnego, wraz z jego przy­
stosowaniem do niej.



Rozdział VIIII
BUDOWA WYTWORÓW KULTURALNYCH

1. P l a n y  i w a r s t w y

Przy pomocy ustalonej w poprzednim rozdziale termino­
logii łatwiej nam będzie uwydatnić warstwową budowę w y­
tworów kulturalnych.

Zaczynam od wytworów z e w n ę t r z n y c h .  W szystkie ' 
one, będąc rzeczami fizycznymi, podpadają pod nasze zmysły. 
To jednak, czego w takim wytworze można dotknąć ręką lub 
co można zobaczyć wzrokiem, nie jest jeszcze - wszystkim. 
Książka np. naukowa — to przecież nie jest tylko papier po­
kryty czarnymi kreskami i punktami: — to myśli utrwalone 
za pomocą tych kresek i punktów. W  nich jest dopiero i zna­
czenie i cały sens książki. Ale tych myśli nie można ani do­
tknąć, ani zobaczyć. One są czyihś niezmysłowym, co trzeba 
w książce wyczytać ze zrozumieniem. Książka zatem ma jakby 
dwa plany. W ysunięty naprzód plan jest czymś rzeczowym, 
podpada pod zmysły; poza nim roztacza się plan drugi nie- 
zmysłowy, dający się ująć tylko myślą. I w tym drugim pla­
nie ukrywa się właściwe znaczenie i właściwy sens książki.

Tak się rzecz ma ze wszystkimi dobrami pośredniczą­
cymi. A jak się przedstawia sprawa z dobrami obsługują­
cymi? Należą tu, jak już wiemy, wytwory techniczne. Otóż 
i one mają swój drugi plan niezmysłowy. Stanowi go cel, któ­
remu służą, i sposób użycia. Jedno i drugie wymaga zrozu- 
mienia/%a nieraz i dużej wiedzy technicznej.



112

Gdy laik ogląda na wystawie najrozmaitsze maszyny, 
to często nie może zgadnąć, do czego służą, a już o sposobie 
ich użycia nie ma najmniejszego pojęcia. Chwyta on wów­
czas tylko to, co podpada pod zmysły. Rozumie jednak do­
skonale, że to tylko pierwszy plan tych dóbr kulturalnych. 
Poza nim ukrywa się drugi plan niezmysłowy. Dla niego jest 
on niezrozumiały, dla specjalisty — technika natomiast 
otwarty. Potrafi on też wy czytywać z maszyn ich sens, jak 
ktoś inny wyczytuje w  tomiku poezji jego znaczenie.

Taką dwuplanową budowę posiadają wszystkie dobra 
zewnętrzne^). W szystkie też one wymagają nie tylko spo­
strzegania zmysłowego, ałe i wnikania w ich sens lub zna­
czenie. W szystkie też wystawione są na niebezpieczeństwo 
niezrozumienia.

Nie jest to niebezpieczeństwo groźne, gdy stanowi po­
budkę do uczenia się. Tak właśnie reaguje człowiek kultu­
ralny na to, czego w kulturze nie rozumie: — chce, aby mu 
to ktoś objaśnił, chce się tego nauczyć. — Gdy jednak nie­
zrozumienie jest tak daleko posunięte, że nie łączy się z chę­
cią uczenia się, że nawet nie naprowadza na myśl, iż w tym, 
czego nie rozumiemy, musi- być jakiś sens ukryty, wówczas 
prowadzi ono do używania dóbr kulturalnych niezgodnie 
z ich sensem. To już jest barbarzyństwo. W andalowie burzyli 
najpiękniejsze świątynie, aby zdobyć materiał budowlany dla 
swoich chałup, _bo nie rozumiełi ani piękna, ani znaczenia hi­
storycznego tych zabytków kultury grecko-rzymskiej. — 
Współcześni eskimowie zjadają podobno świece, bo nie ro­
zumieją, czy nie uznają ich przeznaczenia. — Barbarzyństwo 
jak cień idzie za wszelką kulturą. Skoro bowiem kultura w y­
maga wnikania w jej niezmysłowy sens, to przez to samo 
stwarza niebezpieczeństwo niezrozumienia lub złego zrozu­
mienia.

Zwróćmy się obecnie do dóbr'wewnętrznych.^Czy i one 
posiadają dwuplanową budowę? — Tak, jak się zdaje! Można

Zwrócił na to uwagę N. Hartmann, Das Problem des geistigen 
'Seins, str. 364 i n.



113

tu bowiem rozróżnić plan dyspozycyj i plan przeżyć, które 
się w dyspozycjach utrwalają, lub z dyspozycyj odnatviają. 
Jednakże charakterystyka tych dwu planów musi tu wypaść 
inaczej. Żaden z tych dwu planów nie podpada pod zmysły 
zewnętrzne. Obydwa są psychiczne. Jeden z nich jednak po­
jaw ia się w świadomości: — to plan przeżyć; drugi jest poza 
nią ukryty: — to plan dyspozycyj. Pierwszy jest zatem w y­
sunięty naprzód — drugi cofnięty w głąb.

Planu dyspozycjonalnego nie znamy bezpośrednio. Ob­
jaw ia on się nam w naszych przeżyciach. Gdy jednak pra­
gniemy poznać samych siebie, wniknąć w najgłębszy nasz 
sens, cóż wówczas czynimy? — Nie pozostajemy w warstwie 
samych tylko przeżyć, k tóra wydaje nam się wówczas zmienną 
i powierzchowną, jak warstwa falującej wody w oceanie; — 
lecz zapuszczamy zondę w głąb, ku temu, co w nas ustalone, 
chroniczne. Sięgamy, jednym słowem, do własnego charak­
teru, do własnej osobowości, i w tych utworach dyspozycjo- 
nalnych szukamy sensu, który by nam wytłumaczył nas 
samych.

W  podobny sposób postępują i biografowie, i historycy, 
i poeci, i praktyczni znawcy ludzi. .Wszyscy oni starają się 
dotrzeć do tych przewodnich celów, dokoła których skrysta­
lizował się charakter człowieka. W  warstwie dyspozycjonal- 
nej zatem ukryw a się sens dóbr wewnętrznych. W  nią trzeba 
wniknąć, aby go odczytać.

Pomimo wielkich różnic, jakie ząchodzą między dobrami 
zewnętrznymi i wewnętrznymi, stosunek między pierwszym 
i drugim ich planem układa się podobnie. Z pierwszego planu 
wyczytujemy drugi plan i w nim dopiero odnajdujemy sens 
całości.

Jak  sobie wytłumaczyć dwuplanową budowę dóbr kul­
turalnych? — Stoi ona niewątpliwie w związku z ich trw ało­
ścią, której są pozbawione przeżycia ludzkie. Jeżeli po upły­
wie wieków możemy wniknąć w myśli Homera i Platona, za­
wdzięczamy to temu, że zostały utrwalone za pomocą pisma. 
To, co w pismach platońskich jest rzeczą fizyczną: — perga-

2ycie duchowe 8



114

min pokryty znakami — przetrwało i autora i Grecję staro­
żytną, umożliwiając odrodzenie się i drugiego planu, gdy pi­
smo natrafiło na odpowiednio przygotowanych i usposobio­
nych czytelników. Nie należy, oczywiście, przypuszczać, aby 
ten drugi plan trwał na równi z pierwszym. Tylko to, co jest 
rzeczą fizyczną w wytworze zewnętrznym, trw a bez przerwy, 
dopóki nie zostanie zniszczone. Drugi plan natomiast a k ­
t u a l n i e  istnieje z przerwami i tak długo tylko, dopóki zna­
czenie, czy sens dobra żyje w umysłach czy sercach korzy­
stających z niego ludzi. Zapomniany w bibliotece rękopis 
istnieje realnie tylko jako rzecz. Jego znaczenie umarło, może 
jednak odżyć, gdy go ktoś ze zrozumieniem przeczyta. Jego 
drugi plan jest czymś p o t e n c j a l n y m .

Otóż właśnie dlatego, że drugi plan nie ma ciągłego 
aktualnego istnienia, a gdy istnieje, to tylko dla pewnej 
osoby, lub pewnych osób — potrzebny jest plan pierwszy. 
Wobec planu drugiego odgrywa on rolę czynnika u t r w a ­
l a j ą c e g o ,  mówiąc językiem K. Twardowskiego. Zabez­
piecza on dobro kulturalne przed zabójczym dla jego dru­
giego planu działaniem czasu, czyni ten drugi plan bezcza- 
sowym, jak się wyraził N. Hartmann )̂.

I w dobrach wewnętrznych istnieje taki czynnik utrw a­
lający. Jeżeli jednak w dobrach zewnętrznych funkcję utrw a­
lania spełnia pierwszy plan dzieła, to w dobrach wewnętrz­
nych spełnia ją plan drugi. Przeżycia bowiem utrw alają się 
przy udziale dyspozycyj. — Stąd i dalsza różnica. W  wytwo­
rze zewnętrznym jeden plan spełnia funkcję utrwalania, 
a drugi jest nosicielem znaczenia i wartości. Tymczasem 
w wytworze wewnętrznym zarówno funkcja utrw alania jak 
sens i znaczenie związane są z tym samym planem dyspozy- 
cjonalnym.

Pomimo tych różnic dochodzimy do wyniku, że wszyst­
kie dobra kulturalne mają budowę dwuplanową. Nie jest to 
jednak wynik ostateczny.- Analizę bowiem dóbr kulturalnych

h Nikolai Hartmann, Das Problem des geistigen Seins, str. 364 i n.



115

można posunąć dalej, a wówczas okaże się, że w wielu z nich 
każdy z planów ma budowę warstwową. Weźmy np. książkę. 
Jej pierwszy plan składa się z papieru i dwu systemów zna­
ków: liter, oraz prz^yporządkowanych do nich dźwięków 
mowy ludzfciej, które są przecież czymś fizycznym. — Z dużo 
większą ilością warstw można się spotkać, analizując drugi 
plan książki. Niechaj nią będzie Lilia W eneda. Pierwszą w ar­
stwę tego dzieła stanowią zmyślone dzieje dwu narodów: — 
W enedów i Lechitów. Są one jednak tak przedstawione, że 
można się w nich dopatrzeć czegoś ogólniejszego: — tragedii 
kulturalnego narodu, który ulega brutalnej przemocy barba­
rzyńców. Ta aż nazbyt dobrze znana nam tragedia stanowi 
drugą warstwę w Lilii W enedzie. Jest i trzecia. Dotrzemy do 
niej, jeśli poczniemy w W enedach dopatrywać się jednej w ar­
stwy współczesnego poecie narodu polskiego, a w Lechitach 
drugiej. W enedzi to uwrażliwiona na piękno inteligencja pol­
ska; — Lechici — to szlachta, „więżąca duszę anielską w. cze­
repie rubasznym". — Idąc po tej drodze, dojdziemy i do 
czwartej warstwy. Ma ona charakter najbardziej osobisty. 
Jest to tragedia poety nie rozumianego przez, swoje otoczenie. 
Tylko przyjaciel przy nim stoi, tylko garstka skazanych na 
zagładę W enedów go rozumie. Panująca natomiast warstwa 
narodu, „ma smak do kapusty i kwaszonych ogórków", głu­
cha jest natomiast na dźwięki „fantastycznie nastrojonej 
lutni".

Nie każde dzieło można rozważać z tak wielu punktów 
widzenia, nie każde nasuwa tak wiele refleksyj. Są dzieła 
ubogie w sens i bogate. Do najbogatszych należą arcydzieła 
sztuki. Ich to cechą charakterystyczną jest wielowarstwowa 
budowa drugiego planu. Poza najdostępniejszym sensem ukry­
w ają się w nim sensy coraz dalsze i coraz głębsze, aż do tej 
granicy, kiedy już słowa poczynają „kłamać głosowi, a głos 
myślom kłamie". Środki, którymi rozporządza rzeźba, m alar­
stwo, nawet poezja poczynają zawodzić, gdy chodzi o odda­
nie „mroku tajemnic", który „nas otacza", gdy chodzi o w y­
rażenie przeczuć, sięgających do dna sumienia ludzkiego i do

8*



116

rdzenia bytu. ''Pozostaje jednak jeszcze muzyka. I ona to wła­
śn ie 'je st tą sztuką, która najlepiej umie wyrażać to, co nie- 
wypowiedzialne. Jej też najgłębszy sens bywa najbardziej 
niezgłębionym.

Analizując dobra kulturalne, doszliśmy do rozróżnienia 
w nich dwu planów: — przedniego i tylnego. Każdy z nich 
bywa jeszcze w wielu wytworach złożony z paru lub kilku 
warstw. Ale to jeszcze nie wszystko. Można bowiem z kolei 
poddać analizie każdą z warstw z osobna. A wówczas się 
pkaże, że one składają się z wielkiej/' nieraz ilości szczegó­
łów. W szystko to razem świadczy o tym, jak bardzo skom­
plikowaną bywa budowa dzieł ludzkich. Są one nieraz jak 
światy. Takie też wrażenie wywierają zarówno na swych 
twórców, jak na odbiorców — tych przynajmniej, którzy 
w nie wchodzą z czcią i zrozumieniem.

2. S p o i s t o ś ć  d ó b r  k u l t u r a l n y c h

W ytwory kulturalne można rozkładać na plany, w ar­
stwy i inne liczne składniki. A jednak każdy z takich wytwo­
rów stanowi pewną całość. I to jest ta  cecha, po której na 
pierwszy rzut oka poznajemy, że mamy do czynienia nie 
z przypadkową igraszką przyrody, lecz z dziełem człowieka. 
Sens wytworów kulturalnych bywa nieraz trudny do odcy- 
frowania. Archeologowie często polemizują między sobą, do 
czego mógł służyć odnaleziony w jakiejś mogile przedmiot? 
Że jednak ten przedmiot był kiedyś zrobiony przez człowieka, 
to poznają od razu właśnie po tym, że on nie jest przypadko­
wym połączeniem części, ale że wszystko w nim trzyma się 
siebie, że on jest nie agregatem, lecz budową, że stanowi ca­
łość i przy tym tym lepiej związaną, im jest doskonalszy.

Na tę właściwość wytworów kulturalnych nie od dzi­
siaj już wskazywali różni autorowie. P. Simmel użył terminu: 
„Bündigkeit" dla jej oznaczenia. W  naszej literaturze W. Rub- 
czyński nazwał ją ł a d e m .  Rozumiał przy tym przez ład nie



117

tylko „przejrzysty związek części między sobą i z całością", 
lecz również „jedność dynamiczną, podobną do życiowej jed­
ności jestestwa". Ta jedność dynamiczna objawia się w  tym, 
że raz powstałe dzieło ludzkie rozradza się w nowych dzie­
łach, jak organizm roślinny, czy zwierzęcy rozradza się, w y­
dając potomstwo. „Ład genialnego pomysłu naukowego i w iel­
kiego dzieła sztuki jest więcej niż szczelnym połączeniem 
składników. Jest tym czymś jednym, co wydaje z siebie wiele 
tworów do swojego rodzica pod pewnymi względami podob­
nych i wiele innych pod innymi względami od niego różnych, 
a które przecież ciążą i zbiegają się napowrót, nie realnie, 
lecz odniesieniami wzajemnymi, zależnościami swoich treści 
myślowych lub jakości uczuciowych w owym swoim źródle 
i ogniskowym punkcie" )̂.

Co Simmel nazwał: Bündigkeit, a Rubczyński ładem, to 
nazwę s p o i s t o ś c i ą  wytworu kulturalnego. W ytwór wów­
czas ze względu na tę  cechę wypadnie uznać za u k ł a d  
s p o i s t y .  I rzeczywiście, ma on wszelkie cechy układu spoi­
stego, ma bowiem jako całość pewną jakość, której nie od­
najdujemy w jego częściach składowych. Tak np. dom tylko 
jako całość jest domem. Tej cechy nie posiada żadna z cegieł, 
których użyto do budowy.

Spoistość owa bywa spoistością różnego s t o p n i a  
i różnego r z ę d u .  W ystarczy porównać utwór literacki gor­
szego autora z utworem mistrza, aby zrozumieć, jak różny 
może być stopień spoistości. Tam niezgrabna kompozycja, 
luźny związek myśli, jedne części za szeroko opracowane — 
inne nie dość rozwinięte, całość połatana, posztukowana, n ie 
tłumacząca się wyraźnie. — Tu wszystko jak ulane, każdy 
szczegół na swoim miejscu, wszystkie części łączą feię ściśle 
ze sobą, wszystkie należą w jakiś konieczny sposób do cało­
ści, która ma prostotę i piękno dobrze związanej architek­
tury. — Nie potrzebujemy zresztą sięgać po przykłady aż do 
arcydzieł piśmiennictwa. Spoistością bowiem, i to wysokiego

w .  Rubczyński, Zarys Etyki, str. 247—248.



118

stopnia odznaczają się również najcodzienniejsze przedmioty. 
Odnajdziemy ją przecież i w dobrze zrobionym krześle, i w do­
brze zrobionym buciku, i w udanym nożu do rozcinania pa­
pieru. W. W itwicki nazwał takie przedmioty dobrze zamknię­
tymi układami spoistymi^).

Innego rodzaju spoistością jest „jedność dynamiczna",
0 której mówił W. Rubczyński. Nie jest ona bowiem spoisto­
ścią poszczególnych wytworów, lecz spoistością łączącą całe 
grupy wytworów w układy spoiste wyższego rzędu. Na takie 
układy rzeczywiście składają się obrazy, należące do jednej 
szkoły malarskiej, albo dzieła naukowe, zapłodnione przez 
pewną hipotezę. W  tego rodzaju wypadkach mamy do czynie­
nia ze spoistością wyższego rzędu. Można iść w tym kierunku 
jeszcze dalej i badać spoistość wielkich prądów życia ducho­
wego — takich jak  humanizm, oświecenie, romantyzm. — 
Spoistością najwyższego rzędu będzie wreszcie spoistość ca­
łych kultur, takich jak zachodnio-europejska, mahometańska, 
indyjska, chińska i t. p. Każda bowiem z tych kultur jest rze­
czywiście układem, zbudowanym na pewnych właściwych 
sobie założeniach. Każda też z nich ma swój odrębny styl. 
Od czasów W. Diltheya nie brak rozważań, poświęconych 
układom spoistym tych najwyższych rzędów. Można nawet 
powiedzieć, że w naszych czasach przyszła moda na tego ro­
dzaju rozważania. W nich to wyładowuje się popęd do spe­
kulacji — ten sam popęd, który dawniej stwarzał wielkie sy­
stemy metafizyczne. Takie przynajmniej wrażenie czynią 
książki O. Spenglera^), M. Bierdiajewa^), M. Massis'a
1 wielu innych.

Jak wytłumaczyć, że dobra kulturalne są spoiste? Już 
sam ten fakt, że spoistość cechuje wszystkie dobra kulturalne

w. Witwicki, Psychologia, wyd. Zakł. im. Ossolińskich, 1925, 
t. II, str. 91.

2) O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, München, 1927,
50-te wyd.

'') M. Bierdiajew, Nowe średniowiecze, Un nouveau moyen age, 
Paris, Plon, 1927.

*) H. Massis, Défense de l'Occidgnt, Paris, Plon, 1927. C



119

i wszystkie warstwy kultury, wskazuje na to, że w yjaśnienia 
trzeba szukać w czyn^ś takim, co tkwi w każdym wytworze 
kulturalnym. Tym czymś może być tylko s e n s  wytworu. 
I jakżeż mogłoby być,inaczej, skoro dobra kulturalne są w y­
nikami wytwórczych czynności kulturalnych, a te czynności 
zmierzają zawsze do realizowania pewnych wartości norma­
tywnych? Mogą one ten cel osiągnąć jedynie przez przysto­
sowanie zarówno wszystkich szczegółów powstającego w y­
tworu jak jego całości do tej wartości, która ma jego sens 
stanowić. Z tego właśnie przystosowania dobra kulturalnego 
do jego sensu powstaje jego spoistość. Toteż im przystoso­
wanie do sensu większe, tym spoistość ściślejsza. W  zegarku 
wszystko jest przystosowane do mierzenia czasu. W ystarczy 
jedno 'kółko wyjąć, aby zepsuć całość. W  sonecie wszystko 
jest przystosowane do pewnej wartości estetycznej. W ystar­
czy złośliwy błąd zecerski w jednym wyrazie, aby zepsuć 
sonet.

Zależność spoistości dóbr kulturalnych od ich sensu w y­
raźnie zaznacza się, gdy chodzi o takie wytwory wewnętrzne, 
jak  charakter i osobowość. Ich spoistość jest tym większa, 
im głębszy sens, im mocniej zarysowany cel życia. Gdy ktoś 
sprzeniewierza się celowi swego życia, lub w jakiś inny spo­
sób go traci, wówczas i jego świat wewnętrzny poczyna się 
rozprzęgać. W iązania charakteru się rozluźniają, osobowość 
się rozpada. W  całym życiu duchowym takiego człowieka 
wszczyna się zamęt i chaos.

Nie inaczej dzieje się i w życiu narodów. Im głębszy 
i mocniejszy ich sens, tym większa spoistość. Gdy natomiast 
sens się zatraca, lub rozbija na różne zwalczające się nawza­
jem sensy, wówczas i spoistóść zbiorowego życia duchowego 
się rozluźnia, aż wreszcie następuje anarchia i chaos, l a k i  to 
świat odmalował Z. Krasiński w przejmującym swą gięboką 
prawdą W stępie do Irydiona. „Już się ma pod koniec staro­
żytnemu światu — wszystko, co w nim żyło, psuje się, roz- 
przęga i szaleje — Bogi i ludzie szaleją". — Pewne objawy 
rozkładu, pochodzącego z podobnego źródła zaznaczyły się



120

również w sferach, które zawiodły podczas wojny 1939 i 1940 
roku. Trzeba gorąco umiłowanego celu, trzeba wielkiej idei — 
aby mogło powstać nowe życie — głębsze i bardziej zwarte 
od tego, które pochłonęły fale potopu...

Rozprzęganie się tworów ludzkich na skutek zatracania 
się ich sensu daje się obserwować w tych wypadkach, gdy 
te twory urobione są z dyspozycyj psychicznych, a więc z ma­
teriału żywego, samoczynnego. Tak jest, gdy chodzi o osobo­
wość jednostkową łub zbiorową. Tam .natomiast, gdzie sens 
zrealizował się w materiale martwym, takiego rozchodzenia 
się sensu ze spoistością być nie może. M artwy bowiem ma­
teriał, skoro raz został przystosowany do jakiegoś sensu, za­
chowuje sztywno to przystosowanie, choćby ten sens zatra­
cił się w życiu duchowym jednostek i grup społecznych. Dla­
tego to z e w n ę t r z n e  wytwory kulturalne mogą stać się 
niezrozumiałymi dla potomnych, mogą ulec rozmaitym uszko­
dzeniom, ale nie mogą utracić spoistości tylko dlatego, że ich 
sens zaginął. Nie utraciły jej też dotychczas dostojne ruiny 
Partenonu, choć się nad nim znęcało tylu już barbarzyńców.

Jeżeli zatem dla dowiedzenia naszej tezy, że spoistość 
dóbr kulturalnych wynika z ich przystosowania do sensu, nie 
możemy się w stosunku do wytworów zewnętrznych posłużyć 
tym argumentem, który się nadaje do wytworów wewnętrz­
nych, to przynajmniej rozumiemy, dlaczego to jest nie­
możliwe.

3. S t r u k t u r y  w e w n ę t r z n e  i z e w n ę t r z n e

Dobra kulturalne są układami spoistymi. Ale i kryształy 
śniegu są również układami spoistymi i to nawet wysokiego 
stopnia/ Czy nie ma jakiejś różnicy pomiędzy układami spoi­
stymi natury i kultury? — Otóż jest! — a polega na tym, że 
układy spoiste natury nie są zorganizowane dokoła żadnej 
wartości, a układy spoiste kultury są zawsze zorganizowane 
dokoła jakiejś wartości normatywnej, Można by je wobec



121

tego nazwać aksjocentrycznymi. Zamiast przydługiego ter­
minu: układ spoisty aksjocentryczny będę używał krótkiego 
terminu: s t r u k t u r a .  Termin ten w tym właśnie znaczeniu 
wprowadzili do literatury W. Dilthey i E. Spranger.

 ̂Skoro dobra kulturalne dzielą się na zewnętrzne i we­
wnętrzne, to i struktury są chyba tych dwu rodzajów. Tak też 
jest istotnie! Dzieło szt^uki, rozprawa naukowa, samochód: — 
to struktury zewnętrzne; — natomiast wykształcenie, charak­
ter, osobowość: — to struktury w ew n ętrzn e j

Te dwa rodzaje struktur najwidoczniej nie są w kultu­
rze wzajemnie od siebie izolowane, jak  — powiedzmy — du­
sza i ciało w systemie filozoficznym M alebranche’a. Przeciw­
nie muszą być one dla siebie nawzajem otwarte, skoro prądy 
życia duchowego płyną bez przeszkód zarówno przez jedne, 
jak  drugie; skoro to, co się rodzi w strukturach wewnętrznych, 
znajduje wyraz w strukturach zewnętrznych, a te znowu 
wpływają potężnie na umysły, charaktery i osobowości. W ej­
rzyjmy bliżej w tę sprawę.

W iemy już od K. Twardowskiego, iż każdy wytwór ze­
wnętrzny jest wynikiem czynności psychofizycznej. Ale po­
nieważ tę znowu czynność z kolei wolno wyprowadzić z pew­
nej struktury wewnętrznej, więc i wytwór zewnętrzny wolno 
nam uważać za pośredni wynik struktury wewnętrznej. Tak 
też zapatrują się nań badacze wytworów. Dlatego to w mo­
nografiach, poświęconych twórczości poetów, dużą rolę od­
grywają rozważania, poświęcone ich indywidualności, cha­
rakterowi, osobowości. Niedyskretne nieraz wnikanie w naj­
intymniejsze zakątki duszy poety jest tym usprawiedliwione, 
iż dopiero w świetle tych badań stają się zrozumiałe jego 
utwory. I rzeczywiście, trzeba znać biografię Byrona, aby 
w pełni rozumieć W ędrówki Childe Harolda. Utwory Słowac­
kiego z okresu mistycyzmu stały się o wiele zrozumialsze po 
wyjściu ostatniego tomu monografii J. Kleinera. W  niej od­
słonił się przede wszystkim wewnętrzny świat poety-mistyka,.



122

i dopiero przez ten pryzmat uzyskaliśmy lepszy niż dawniej 
wgląd w dzieła autora Króla Ducha )̂.

Swoją drogą, w interpretacji psychologicznej dzieł ludz­
kich nie można się posuwać zbyt daleko. Nawet bowiem 
w najbardziej osobistych utworach poetyckich są wątki obiek­
tywne, rzeczowe. Cóż dopiero, gdy chodzi o dzieła naukowe. 
W nich panuje duch obiektywizmu. Osobiste uczucia autora 
są wykluczone z pracy matematycznej. Chcąc ją zrozumieć, 
trzeba właśnie wziąć zupełny rozbrat z wszelkimi subiektyw­
nymi przeżyciami i wgłębić się w świat stosunków, zachodzą­
cych między wielkościami. Nie jest to świat naszych myśli, 
lecz p r z e d m i o t ó w  naszych myśli. A to stanowi zasad­
niczą różnicę. Śmiertelny grzech psychologizmu polegał wła­
śnie na przeoczaniu tej różnicy.

A jednak i rozprawa matematyczna jest wynikiem czyn­
ności kulturalnej, a ta  czynność znowu rodzi się z pewnej 
struktury wewnętrznej. W danym wypadku będzie to struk­
tura bardzo niepodobna do struktury egotycznego poety. Gdy 
bowiem struktura wewnętrzna matematyka odwrócona jest 
od wszystkiego, co subiektywne i skierowana na to, co obiek­
tywnie prawdziwe, to struktura egotycznego poety cała jest 
zbudowana dokoła wartości, objawiających się w świecie 
jego własnych przeżyć.

Przykłady te zdają się świadczyć o tym, iż dobra ze­
wnętrzne rodzą się z pokrewnych sobie struktur wewnętrz­
nych. Nie odchylają się pod tym względem od rozpatrywa­
nych dotychczas i dobra obsługujące, byle tylko nie interpre­
tować ogólnej zasady zbyt drobiazgowo. Tak np. kto wytwa­
rza maszyny rolnicze, nie koniecznie musi mieć strukturę we­
wnętrzną rolnika, ale musi go rozumieć i musi mieć nasta­
wienie praktyczne.

Zwróćmy się teraz do dóbr kulturalnych pośredniczą­
cych. Dobra te, będąc wyrazami jakichś znaczeń, same z kolei 
te znaczenia wyrażają. W  jaki sposób to jest możliwe? W  jaki

J. Kleiner, Juliusz Słowacki, tom IV, cz. I, II, Poeta Mistyk, 
W-wa, 1927.



123

sposób wytwór psychofizyczny, będący, ściśle się wyrażając, 
rzeczą f i z y c z n ą ,  może w osobnikach ludzkich odtwarzać 
p r z e ż y c i a  takie same, lub przynajmniej podobne do tych, 
jakich doznawał i jakie w nim wyraził jego twórca? — W e­
dług K. Twardowskiego dzieje się to dzięki temu, że „wytwór 
psychofizyczny, w którym  się wyraża jakiś wytwór psy­
chiczny, sam może się stać częściową przyczyną powstania 
takiego samego lub podobnego wytworu psychicznego, a to 
tym sposobem, że wywołuje czynność psychiczną taką samą 
jak ta, dzięki której sam powstał, albo przynajmniej do niej 
podobną. Tak np. rysunek, w którym  się wyraża myśl rysow­
nika, tylko w tedy myśl tę naprawdę wyraża, jeżeli w oglą­
dającym rysunek osobniku powstaje myśl, odpowiadająca tej, 
którą miał rysownik, kreśląc swój rysunek" )̂.

W ytwór zatem pośredniczący musi być c z ę ś c,i o w ą 
p r z y c z y n ą powstania odpowiednich czynności, aby mógł 
je wywołać w osobnikach ludzkich, n a  k t ó r y c h  działa. 
Znaczy to, iż spodziewanego efektu można oczekiwać dopiero 
wówczas, gdy do częściowych przyczyn, tkwiących w w y­
tworze, dołączą się pozostałe. Tych zaś pozostałych trzeba się, 
według K. Twardowskiego, doszukiwać w „odpowiednich dy­
spozycjach osobnika" )̂. Że tu rzeczywiście w grę wchodzą 
dyspozycje osób, na które wytwór ma działać, o tym łatwo 
się przekonać na następującym  przykładzie. Patrzę na papier 
pokryty pismem arabskim i nic nie rozumiem. Do tego bo­
wiem, aby się we mnie odtworzyło znaczenie tego pisma; po­
trzeba, abym posiadał co najmniej dwie dyspozycje: znajo­
mość pisma arabskiego i znajomość języka. Bywa jednak 
i tak, że ktoś posiada jedno i drugie, a jednak, choć rozumie 
wyrazy, to jednak nie ujmuje sensu. Tak Kajetan Koźmian 
i Ludwik Osiński nie rozumieli poezji A. Mickiewicza. Tego 
rodzaju wypadki wskazują na to, że do częściowych przy­
czyn, tkwiących w czytelniku pisma, trzeba jeszcze zaliczyć

K. Twardowski, O czynnościach i wytworach, 31. 
*) Tamże, dopisek 11.



124

jego strukturę wewnętrzną. Struktura ta musi być w jakiś 
sposób pokrewna strukturze znaczenia pisma, aby mogło na­
stąpić możliwie wierne jego odtworzenie. Dopiero o takim, 
kto w ten sposób przeczytał pismo, mówimy, że je całkowi­
cie z r o z u m i a ł .  Gdy brak pokrewieństwa struktury ze­
wnętrznej i wewnętrznej, czytelnik może „minąć pismo", jak 
powiedział Norwid, lub zrozumieć je inaczej, niżby pragnął 
autor.

Znowu zatem natrafiamy na pokrewieństwo struktur! 
Co prawda, w związku z przykładem, któryśm y obrali, może 
się nasunąć wątpliwość, czyśmy tu w ogóle mieli do czynie­
nia ze strukturą zewnętrzną? Może na znaczenie pisma zło­
żyły się same tylko przeżycia autora? Może wobec tego mie­
liśmy do czynienia z pokrewieństwem^ dwóch struktur w e­
wnętrznych: — jednej autora, a drugiej czytelnika, wytwór 
zaś odegrał folę tylko łącznika? — był pzymś w rodzaju te­
lefonu, łączącego dwie porozumiewające się ze sobą osoby?

Że to tak bywa, że wytwór jest często tylko pośredni­
kiem, a jego własne ukształtowanie nie gra przy tym więk­
szej roli, to nie ulega żadnej wątpliwości. Tak jest w w y­
padku, gdy wywieszony na ścianach sali napis nakazuje licz­
nemu zebraniu wstrzymać się od palenia, albo gdy mundur 
wskazuje na to, że ktoś jest nosicielem władzy. Nie zapomi­
najmy jednak, że te widome znaki są tylko pierwszymi pla­
nami dóbr kulturalnych. Drugim ich planem natomiast jest ich 
znaczenie, pokrywające się z sensem. Otóż ten drugi plan jest 
strukturą i przy tym taką, która odgrywa decydującą rolę 
w tych wypadkach. Jest to struktura wielu nieraz myśli, uczuć 
i dążeń, wyrażona w znaku.

Bywa i tak, że oprócz struktury drugiego planu również 
struktura pierwszego planu odgrywa wybitną rolę, i wówczas 
nie ma już najmniejszej wątpliwości, że mamy do czynienia 
ze strukturą zewnętrzną. Taki wypadek zachodzi z dziełami 
sztuki. Rozplanowanie brył w dziełach architektury, skompli­
kowane układy tonów w muzyce czystej, harmonie linij i barw 
w ornamentach: — wszystko to są struktury zewnętrzne, które



125

wywierają głęboki wpływ na ludzi, o ile w nich natrafią na 
pokrewne struktury wewnętrzne. Gdy tego pokrewieństwa 
nie ma, człowiek „mija" sztukę zupełnie tak samo, jak „mija 
pismo".

A jak jest z dobrami obsługującymi, któreśm y umyślnie 
zostawili na boku, ponieważ one ani nie są wyrazami czynno­
ści, które je wytwarzają, ani tych czynności nie wyrażają? )̂. 
Choć z tego względu stanowią one osobną grupę, to jednak 
i na nich można wykazać, jak ważną dla kultury jest rzeczą, • 
aby pomiędzy ich strukturą zewnętrzną, a strukturą we­
wnętrzną ludzi posługujących się nimi zachodziło jakieś po­
krewieństwo. Istotnie, czym sobie wytłumaczyć, że rolnik 
rwie się do pługa, mechanik do maszyny, a żołnierz do szabli? 
Sama wiedza techniczna tego nie wyjaśni. Można ją posiadać, 
a stronić od używania dobra technicznego,/— można jej nie 
mieć, a jednak zapominać o świecie Bożym na widok loko- 
mobili, jak to się zdarzyło Henrykowi Fordowi, gdy był mło­
dym chłopcem. Maszyna go „brała", jak kogo innego „bierze" 
muzyka, a kogoś trzeciego historia lub filozofia^).

Ze wszystkiego tego wnosimy, że jednak p o t r z e b a  
p o k r e w i e ń s t w a  s t r u k t u r  z e w n ę t r z n y c h  i w e ­
w n ę t r z n y c h ,  aby one były nawzajem dla siebie otwarte 
i przepuszczały prądy życia duchowego. Na czym jednak może 
polegać to pokrewieństwo? — Nie na podobieństwie mate­
riału — to peAvne! Gdy bowiem struktury wewnętrzne są ukła­
dami dyspozycyj psychicznych, to drugi plan układów ze­
wnętrznych „zrobiony jest" z przeżyć, a pierwszy plan z two­
rzywa fizycznego, a więc np. ze stali, miedzi, kamienia, drze­
wa, dźwięków i t. p. Zresztą różnice m ateriału nie odgrywają 
w układach spoistych istotnej roli. Melodia pozostanie melo­
dią, choć zmienić jej tony, transponując ją do innej tonacji. 
Swastyka pozostanie swastyką niezależnie od tego, czy ją 
ułożymy z zapałek, czy guzików. Nie w materiale rzecz, ale

h Patrz w tej sprawie wyżej, Rozdz. VII, 4.
H. Ford, Moje życie i dzieło, Warszawa, 1925, str. 25 i n.



126

w jego u k ł a d z i e .  I to jest właśnie okoliczność, dzięki któ­
rej istnieją liczne mosty między światem wewnętrznym i ze­
wnętrznym. Ona to sprawia, że pewien układ tonów muzycz­
nych mówi do nas tak bezpośrednio, jakby dusza mówiła do 
duszy, ona sprawia, że bezpośrednio rozumiemy harmonię 
barw, lub pewien układ brył w architekturze.

Na przeszkodzie do przyjęcia tych faktów tak po prostu, 
jak one nam są dane w doświadczeniu, stoją przesądy psy­
chologii asocjacyjnej, która za pierwotne dane doświadcze­
nia wewnętrznego uznaje t. zw. elementy psychiczne, a więc 
wrażenia, proste uczucia, i może jeszcze chcenia i sądy. Przy 
tym założeniu każdy układ spoisty jest skomplikowanym two­
rem, do którego dochodzimy drogą kojarzenia ze sobą powta­
rzających się często po sobie elementów. O bezpośrednim 
ujmowaniu układów spoistych przy tym poglądzie nie może 
być mowy — cóż dopiero o bezpośrednim rozumieniu życia 
duchowego, wyrażonego w wytworze psychofizycznym.

Układy spoiste zewnętrzne i wewnętrzne mogą być dla 
psychologa tego kierunku skojarzone ze sobą, mogą być 
skutkiem tego sobie p r z y p o r z ą d k o w a n e ,  ale nie będą 
sobie pokrewne. Jakość postaci jednego nie może być jako­
ścią postaci drugiego )̂,. — Mniej przy tym nieporównywal­
nymi z układami psychicznymi wydadzą mu się układy np. 
tonów muzycznych, upływają one bowiem w czasie, podobnie 
jak w czasie tylko istnieją wszelkie układy psychiczne. W jaki 
jednak sposób przestrzenny układ barw, czy brył może być 
pokrewny czasowemu układowi myśli i uczuć?

Tego rodzaju obiekcje z wielką siłą przekonania zwal­
czają obecnie czołowi przedstawiciele t. zw. psychologii po­
staci^). W edług nich układy zewnętrzne i wewnętrzne mogą 
być do siebie podobne i często są do siebie podobne. To, że

Jakość postaci; — tak tłumaczę termin Ch. Ehrenfelsa: Gestalt-
ąualitat.

*) Przez postać rozumieją oni mniej więcej to samo, co myśmy za 
W. Witwickim nazwali układem spoistym. W naszej literaturze informuje 
o tej szkole psychologów książka W. Szewczuka p. t. Psychologia postaci,. 
Warszawa, 1937.



127

jeden układ jest przestrzenny, a drugi czasowy, nie stanowi 
przy tym przeszkody. Dzięki temu w układach, podpadających 
pod zmysły zewnętrzne, dane nam są układy psychiczne —: 
i przy tym dane są nie tylko pośrednio, dzięki kojarzeniu, po­
wiedzmy, wyrazu cudzej twarzy z wyrazem własnej twarzy, 
a tego znów wyrazu z uczuciem naszej radości, która się tak 
wyrażała — lecz również bezpośrednio. W. Köhler powołuje 
się przy tym na to, że dzieci kilkutygodniowe reagują rado­
śnie na uśmiechniętą twarz matki, choć jeszcze nie miały 
możności zaobserwować, jaki wyraz ich własnej twarzy to­
warzyszy radości. Szympansy reagują również trafnie na w y­
raz twarzy i całe zachowanie się swego dozorcy.

W toczącej się dokoła tych zagadnień polemice między 
psychologami starszej i nowszej szkoły jestem po stronie psy­
chologów postaci. Przyjmuję, że układy spoiste bywają do 
siebie podobne nawet wówczas, gdy jedne są zewnętrzne, 
a drugie wewnętrzne, jedne przestrzenne, a drugie czasowe. 
Co więcej, gdy chodzi o układy aksjocentryczne, potrafię 
wskazać, co bywa wspólnym momentem w dwu układach, 
należących na pozór do zupełnie różnych światów. Otóż mo­
mentem tym jest s e n s ,  czyli ta wartość, dokoła której każda 
struktura jest zorganizowana. Ten sam sens bywa wspplny 
strukturom zarówno zewnętrznym, jak wewnętrznym. 
W związku z tym nasuwa się pytanie, czy wspólność sensu 
nie wystarcza do wytworzenia tego pokrewieństwa struktur, 
którego potrzeba, aby one były dla siebie otwarte?

Pytanie to można rozstrzygnąć tylko na podstawie do­
świadczenia. Przyjrzyjmy się strukturom, zbudowanym do­
koła jednego sensu. Niech tym sensem będzie pośrednictwo 
handlowe, połączone z zyskiem kupieckim. Czy nastawienie 
na te cele nie wytwarza pokrewieństwa duchowego między 
kupcami? Mogą oni konkurować ze sobą, mogą się zwalczać 
nawzajem, ale się jednocześnie rozumieją. Ciekawsze jest to, 
że prawdziwy kupiec czuje się wśród ksiąg handlowych, 
w składzie towarów, w sklepie również we własnej atmosfe­
rze. I te bowiem dobra zewnętrzne nastawione są na te same-



128

cele, którym służą kupcy. Zarówno ludzie, jak rzeczy i insty­
tucje^ świata handlowego są pokrewnymi sobie strukturami.

' Zupełnie inny obraz roztoczy się przed nami, gdy weź­
miemy struktury o sensach różnych. Postawmy obok kupca 
artystę! Ci dwaj ludzie mogą się najzupełniej nie rozumieć 
nawzajem, bo ich struktury są nastawione na zupełnie różne 
sensy. Mogą też nie mieć żadnego zrozumienia dla dóbr kul­
turalnych, które wytwarzają. Kupiec, prowadzący mydlarnię, 
bardzo często nie zna się na dziełach sztuki, artysta natomiast 
źle się czuje, gdy mu wypadnie kupować i sprzedawać mydło 
i świece. Nie jest zresztą wykluczone, że kupiec zna się na 
sztuce, a malarz, czy rzeźbiarz potrafi być dobrym kupcem. 
Lecz wówczas powiadamy, że kupiec nie jest tylko kupcem: — 
tkwi w nim również kawałek artysty; artysta znowu nie jest 
tylko artystą: — ma on w sobie i żyłkę do handlu. ^

Takie zespolone struktury zdarzają się nawet częściej 
od prostych. E. Spranger, który rozróżnił sześć zasadniczych 
struktur wewnętrznych, a mianowicie: struktury człowieka 
religijnego, teoretycznego, estetycznego, ekonomicznego 
i społecznego w dwu odmianach: współpracownika i władcy — 
wyszedł z założenia, że w każdym normalnym osobniku tkwią 
zarodki wszystkich sześciu struktur, rozwijają się jednak 
tylko niektóre z nich, albo tylko jedna, pozostałe żaś zostają 
niejako zagłuszone^jJ

Struktury sprangerowskie dałoby się z łatwością odna­
leźć i w dobrach zewnętrznych właśnie dlatego, że zasadą 
podziału było dla Sprangera nastawienie człowieka na różne 
kategorie wartości. A nastawione na świat wartości są za­
równo struktury wewnętrzne, jak zewnętrzne. Wspólność 
wartości sprzęgh je ze sobą. Ona też sprawia, że prąd życia 
duchowego płynie zarówno przez struktury wewnętrzne, jak 
zewnętrzne. I

Na pytanie zatem, któreśmy sobie postawili, odpowia­
damy twierdząco. Wspólność sensu wystarcza do wytworze-

E. Spranger, Lebensformen, Halle, 1925.



129

Ria tego pokrewieństwa struktur, którego potrzeba, aby one 
były nawzajem dla siebie otwarte. Nic dziwnego! — toć ten 
sens jest jakby osią, dokoła której krystalizują się te struk­
tury. To, że dwie struktury: — jedna wewnętrzna, a druga 
zewnętrzna, zorganizowane są dokoła tej samej wartości, po­
woduje zapewne jakąś wspólność również w zakresie jakości 
ich postaci. Jakie tu jednak zachodzą zależności'— na to 
przy obecnym stanie badań odpowiedzieć nie potrafimy.

życie duchowe









Rozdział IX

TRZY PROCESY DUCHOWE SPLECIONE W JEDEN

1. K u l t u r a  mar . t wa  i ż y w a

Dotychczas zajmowaliśmy się osobno czynnościami kul­
turalnymi i osobno wytworami. Takie oddzielenie czynności 
od wytworów było jednak czymś sztucznym. W żywej kul­
turze go nie znajdujemy. Ona jest zawsze całością,^ na którą 
składają się zarówno czynności jak wytwory. Chcąc też tę 
całość badać, trzeba zwrócić uwagę na w s p ó ł d z i a ł a n i e  
czynności z wytworami. Ono bowiem dopiero jest życiem du­
chowym. Przystępuję obecnie do badania tych splotów, które 
powstają ze współdziałania wyodrębnionych przez abstrakcję 
składników kultury.

Nie wszyscy rozumieją, że kultura składa się nie z sa­
mych tylko wytworów. Niektórzy pojmują ją jeszcze ciaśniej, 
redukując do wytworów zewnętrznych. To są ludzie niezdolni 
do ujmowania imponderabiliów kultury. Pogrążeni w grubym 
sensualizmie, zdolni są jeszcze zrozumieć, że na kulturę skła­
dają się takie r z e c z y ,  jak: budynki, narzędzia, maszyny, 
książki, dzieła sztuki, ale nie rozumieją tego, że do kultury 
narówni z lokomotywą należy i umysł inżyniera, który ją 
skonstruował, i wola pracowników przemysłowych, którzy ją 
wykonali; — przeoczają również procesy twórcze i wytwór­
cze, bez których lokomotywa by nie powstała, oraz czynności 
związane z obsługiwaniem gotowej maszyny, bez czeg* n i e  
m szyłaby z miejsca.

Na przykładzie lokomotywy wyraźnie się zaznacza, jak



134

z ponderabiliami kultury wiążą się imponderabilia i to za­
równo o charakterze wytworów jak czynności. Tego związku 
brakuje jedynie w kulturach m a r t w y c h .  Kultury te tym 
właśnie się różnią od żywych, iż się składają już tylko z w y­
tworów i to nie wszystkich. Nie ma w nich struktur wewnętrz­
nych — są tylko zewnętrzne. Z nich te, które się najlepiej 
oparły zębowi czasu. Są to wytwory utrwalone w najbardziej 
odpornych materiałach. Kultura martwa ma skutkiem tego 
charakter wytworowy i ponderabilny.

Zupełnie inaczej przedstawić się rzecz z kulturą żywą. 
To, co sprawia, że ona żyje, to są właśnie imponderabilia, 
splecione w jedną całość z ponderabiliami. Wśród imponde- 
rabiliów zaś szczególnie ważną rolę odgrywają czynności kul­
turalne. Aby w pełni zrozumieć, że kultura żywa nie ma cha­
rakteru wytworowego, pomyślmy sobie, coby się z nią stało, 
gdyby tak nagle zahamować w niej wszystkie czynności, po­
zostawiając tylko wytwory. Byłyby wówczas narzędzia, ma­
szyny — ale nikt by ich nie używał; byłyby dzieła sztuki, ale 
nikt by się nimi nie rozkoszował; byłyby biblioteki i szkoły, 
ale nikt by w nich nie studiował; byłyby kościoły, ale nikt by 
się w nich nie modlił, byłyby serca ludzkie, ale przestałyby 
wierzyć i kochać; byłyby umysły, ale przestałyby myśleć 
i tworzyć; byłyby charaktery, ale przestałyby dążyć do coraz 
dalszych celów, pracować i walczyć...

Obraz w ten sposób nagle zatrzymanego życia dał J. Sło­
wacki w trzecim rapsodzie Króla-Ducha. Chcąc owładnąć 
krainą Popiela, namawia tam cesarz niemiecki słowiańską 
Pychę, aby na Polskę rzuciła sen-urok. „Niechaj nie umrą" — 
powiedział — „ale skamienieją, niech będzie żywot — ale za­
trzymany i pomóc sobie uczynkiem bezsilny". — I Pycha 
rzuca czar, a „oną biedną ziemię chwyta sen, wiąże ją — 
czynu i ruchu pozbawia".

Tu następuje jedna z przedziwnych wizji poetyckich: — 
pełen uroku obraz Polski znieruchomionej przez czary. Jest 
w nim i piękno i myśl głęboka, którą obecnie szczególnie do-



135

brze rozumiemy. Pycha usypia. Pycha już nieraz działała na 
nas usypiająco i rozbrajająco...

Nie o to jednak w tej chwili chodzi, lecz o stan kultury, 
opisany przez poetę. Jest on czymś pośrednim między śmier­
cią i życiem: — jakimś snem, czy letargiem, z którego jest je ­
szcze przebudzenie.

Czy coś podobnego zdarzyło się kiedy w rzeczywisto­
ści? — W takiej postaci jak w Królu-Duchu na pewno nie! 
W micie bowiem, stworzonym przez poetę, zachowały się 
wszystkie wytwory kulturalne — zarówno należące do pon- 
derabiliów, jak dd imponderabiliów, ustały natomiast nagle 
wszystkie czynności. Otóż coś podobnego nie może się zda­
rzyć ze względu na te wytwory, które zaliczyliśmy do impon­
derabiliów. Muszą stanąć maszyny, których nikt już nie ob­
sługuje, muszą znieruchomieć nieużywane narzędzia. Ale nie­
podobna sprawić, aby życie wewnętrzne milionów ludzi na­
gle stało się nieczynnym. Albo jest ono życiem,, a wówczas 
jest potokiem czynności — albo go już nie ma, a wówczas 
następuje bezruch śmierci. Czegoś pośredniego nie ma i być 
nie może. Zdarzają się co prawda wypadki, iż niektóre czyn­
ności zamierają, inne słabną i rozprzęgają się. Tak bywa 
w epokach zastoju i upadku, lub po strasznych katastrofach 
politycznych — jak ta, która nas świeżo dotknęła. Jednak na­
wet w takich stanach wyjątkowych czynności kulturalne nie 
ustają. — Cóż dopiero w kulturach młodych i kipiących ży­
ciem, jak w młodej Polsce z czasów Popiela.

Pomysł zatem Słowackiego jest fikcją. Ale takiej wła­
śnie fikcji potrzeba, aby uwydatnić, jak olbrzymią rolę speł­
niają w kulturze żywej czynności kulturalne. Ponderabilia 
istnieją zarówno w kulturze martwej, jak żywej; — imponde- 
rabilia — tylko w żywej. Spośród nich przede wszystkim 
czynności nadają kulturze żywej charakter p r o c e s u  i de­
cydują o tym, w jakim stopniu ona jest żywa. One ożywiają 
kulturę, czynią ją ż y c i e m ,  które toczy się na podłożu go­
towych już wytworów, ale zdąża ku temu, co jeszcze nie go­
towe, co dopiero trzeba stworzyć, f ^ c i e  kultury jest wiecz-



136
V

nym dążeniem ku coraz odleglejszym celom. Jego cele naj­
wyższe są nieskończony Nie tylko też w tym, co już osią­
gnięte, lecz przede wszystkim w owym parciu ku temu, co 
trzeba dopiero stworzyć, należy szukać odpowiedzi na pyta­
nie, czym jest dana kultura i co ona warta?...

Jeżeli martwa kultura ma charakter w y t w o r o w y, to 
żywa — c z y n n o ś c i o w y .  Czynnościowy jest też pogląd 
na kulturę, który uwydatnia to, że ona jest procesem. Jego 
przeciwieństwem jest statyczne ujęcie kultury jako zespołu 
gotowych wytworów. Ten statyczny pogląd traktuje żywą 
kulturę tak, jakby ona była martwą. W ńajlepszym wypadku 

'jest jej anatomią. Nie jest natomiast i nie może być jej fi­
zjologią.* . ,

Czynnościowy charakter kultury żywej lepiej podkreśla 
termin; ż y c i e  d u c h o w e ,  niż termin kultura. Dlatego to 
użyłem terminu; życie duchowe w tytule tej pracy, choć i ter­
min duch nadawałby się, byle tylko przezeń rozumieć proces 
duchowy, nie zaś gotowe tylko wytwory. Jest to nawet zgodne 
z zakorzenionym już poczuciem językowym, dla którego duch, 
który nie dąży, nie działa, nie tworzy — to coś takiego, jak 
ogień, który nie grzeje, jak światło, które nie świeci, albo 
jak wiatr, który nie wieje...

Że kultura ma charakter czynnościowy, o tym świadczy 
jej odradzanie się po największych klęskach, o ile zniszcze­
niu uległy jej ponderabilia, imponderabilia natomiast ocalały. 
Nasze życie duchowe jest szczególnie pouczającym przykła­
dem. — Wieleż to już razy od czasów Masława przechodziły 
nad nim gwałtowne burze dziejowe! Wieluż to już barbarzyń­
ców i kulturtragerów niszczyło cały niemal nasz dorobek, zo­
stawiając po sobie tylko niebo i ziemię! — wszystko na nic! — 
Uparta nasza żywotność sprawiła, że po każdej klęsce kul­
tura nasza odrastała na nowo, jak młody gaj porasta po spa­
lonym lesie.

W częstym przerywaniu się ciągłości naszego życia du­
chowego jest wielka tragedia. Ale to jego uparte odradzanie



137

się napawa otuchą, świadczy bowiem, dowodnie, jak energicz­
nie pulsują czynnościowe źródła naszej kultury.

Niestety, z tego, że o n e dopiero są rdzeniem kultury, 
zdają sobie obecnie doskonale sprawę napastnicy i zdobywcy. 
Toteż nie poprzestają na niszczeniu ponderabiliów kultury, 
lecz starają się zatamować lub zatruć same jej źródła. Do tego 
celu prowadzi niesłychanie konsekwentnie prowadzona poli­
tyka kulturalna i propaganda wojenna. Nieznana dawniej 
ohyda wojny współczesnej na tym właśnie polega, że po 
umilknięciu armat i ugaszeniu pożarów następuje druga faza 
działań, wymierzonych wprost przeciw imponderabiliom kul­
tury ujarzmionego narodu. Technika tych działań jest oparta 
na wynikach współczesnych badań nad życiem społecznym 
i kulturą. To, co wiemy o życiu duchowym, służy tu do jego 
całkowitego uńicestwienia. Zabijanie moralne narodu odbywa 
się obecnie na podstawach naukowych. Jego obrona bywa 
zwykle odruchowa. Czy nie stałaby się skuteczniejszą, gdyby 
się jej udało połączyć żywiołowość z wiedzą?

Na takim połączeniu zyskałby i rozwój kultury na swo­
bodzie.

2. W n i k a j ą c e  u ż y w a n i e

Żywa kultura jest procesem — ale jakiego rodzaju pro­
cesem? — Oto pytanie, które nam się z kolei nasuwa. I znowu 
nie potrafimy na nie odpowiedzieć bez poddania procesu kul­
turalnego analizie. Jakkolwiek bowiem ten proces jest cało­
ścią, to jednak jest on zarazem jednością w mnogości. W ej- 
izyjmyż w tę mnogość, aby przez nią dojść do lepszego zro­
zumienia jedności. Otóż na tę mnogość składają się trzy pro­
cesy; 1) proces wnikającego używania, 2) proces kształtowa­
nia się i 3) proces tworzenia. Z tych trzech procesów składni­
kowych splata się warkocz życia duchowego. Chcąc zacząć 
od pierv/szego z nich, wmyślmy się w stan kultury nie tylko 
martwej, ale i zapomnianej. Niechaj tp będą szczątki jakiegoś 
miasta, zasypanego piaskami pustyni. Czy ukryte w głębi



138

ziemi i nikomu w tej chwili nieznane domy i świątynie, na­
rzędzia i ozdoby są jeszcze dobrami kulturalnymi, czy też ra­
czej tylko nagromadzeniem minerałów i kawałków metalu, 
podlegających czysto przyrodniczym procesom rozkruszania 
się i rdzewienia? Przechylamy się ku pierwszej alternaty­
wie — ale ze względu na co? -— Po części ze względu na to, 
że te szczątki b y ł y  kiedyś dobrami kulturalnymi dla nie­
istniejących już ludzi — po części, że m o g ą  jeszcze stać się 
nimi dla nowych ludzi, o ile oni je odkryją. Ich sens, ich zna­
czenie, choć w nikim się obecnie nie aktualizują, to jednak 
mogą się jeszcze w kimś zaktualizować. Na razie istnieją 
w nich p o t e n c j a l n i e .

Przypuśćmy teraz, iż jakaś ekspedycja naukowa odko­
pie to miasto i pocznie badać znalezione zabytki. Ich sens 
i znaczenie poczną się wtedy aktualizować w umysłach archeo­
logów. Tego rodzaju aktualizowanie się potencjalnego zna­
czenia i potencjalnego sensu wystarcza, aby z a p o m n i a n a  
kultura stała się o d k r y t ą  i b a d a n ą ;  — nie wystarcza, 
aby ona stała się ż y w ą .  I cóż bowiem stąd, że już wiemy, 
do czego służyły odkopane domy, narzędzia i ozdoby — skoro 
nikt ich nie używa? I cóż stąd, że udało nam się odcyfrować 
napisy, skoro język tych napisów nie jest już dla nikogo oj­
czystym językiem? Do życia kultury niezbędne jest to, aby 
składające się na nią dobra kulturalne nie tylko były r o z u ­
m i a n e ,  ale i u ż y w a n e .  Język musi się znajdować 
w ustach ludności, obyczaj musi być przestrzegany, prawo 
wykonywane, bóstwa czczone, dzieła sztuki podziwiane, 
książki czytane; topory muszą rąbać. Wozy wozić, a z krze­
siw sypać się iskry.

Do filozofii kultury nie należy wchodzić w techniczne 
szczegóły każdej z tych czynności. Jej rzeczą natomiast jest 
zwrócić uwagę na to, że u ż y w a n i e  dóbr kulturalnych 
wtedy dopiero staje się procesem, składającym się na życie 
duchowe, kiedy się odbywa zgodnie z przeznaczeniem tych 
dóbr. Używanie cennych książek do palenia w piecu — to 
akt wandalizmu, niszczący kulturę, nie zaś podtrzymujący



139

jej życie. Dopiero używanie dóbr, oparte na ich r o z u m i e -  
n i u jest tym procesem sensownym, o który nam chodzi. R o- 
z u m i e n i e  jest też warunkiem wszelkiego kulturalnego 
używania dóbr. — Cóż to jest rozumienie?

W rozdziale poprzednim już nam wypadło mówić o tym, 
że jedne dobra kulturalne są dla nas zrozumiałe od pierw­
szego zetknięcia z nimi — inne — nie zrozumiałe. Różne mogą 
być przy tym stopnie zrozumienia. W yjątkowo się zdarza, 
abyśmy wytwór człowieka wzięli za igraszkę przyrody. Bywa 
jednak tak, iż stykając się z jakimś dobrem kulturalnym, zda­
jemy sobie sprawę z tego, że ono jest dziełem ludzkim, oraz 
że musi mieć jakiś sens i jakieś znaczenie, ale nie zdajemy 
sobie sprawy, jakie? Następny krok polega na tym, że ten 
sens i to znaczenie poczynają się stopniowo nam odsłaniać. 
W ydaje nam się wówczas, jak gdybyśmy przez szereg warstw 
wnikali do obcej nam struktury coraz głębiej i głębiej — aż 
wreszcie docieramy do jej rdzenia — a wówczas orta prze­
staje być dla nas tajemniczą, nieuchwytną. Poczynamy się 
w niej orientować i wreszcie jesteśmy w niej, jak u siebie 
w domu.

W ten sposób wgłębiamy się powoli w osobowość no­
wego towarzysza pracy; w ten sposób wchodzimy w krąg my­
śli i uczuć nieznanego nam dotychczas pisarza; w ten sposób 
wgryzamy się niejako w kulturę obcego narodu.

Mamy w tych wypadkach niewątpliwie do czynienia 
z procesem poznawczym. Nie jest to jednak proces czysto in­
telektualny. Oprócz czynności intelektualnych, polegających 
m. in. na włączaniu szczegółów w całość strukturalną i po­
rządkowaniu tych szczegółów — wchodzi w jego skład rów­
nież intuicyjne wczuwanie się w sens poznawanej struktury. 
Udaje się to w tych tylko wypadkach, gdy struktura pozna­
jącego podmiotu jest pokrewna strukturze poznawanego przed­
miotu. Z poprzednich rozważań wiemy już, iż to pokrewień­
stwo zasadza się na tym, iż jedna struktura jest nastawiona,

ą Patrz wyżej, Rozdz. VIII, p. 3.



140

lub przynajmniej może się nastawić na te same, co druga w ar­
tości. Gdy natomiast podmiot jest ślepy na wartości, dokoła 
których zorganizowana jest struktura, stanowiąca przedmiot 
poznania, wówczas ona zamyka się przed nim na siedem pie­
częci. Potrafi on ją może opisać od zewnątrz, jak P. Chmie­
lowski opisywał poezje mistyczne Słowackiego — ale do 
sensu jej nie dotrze. '

Proces poznawczy, o którym mowa, przyjęto u nas na­
zywać r o z u m i e n i e m .  Termin ten o tyle nie jest szczę­
śliwy, iż zdaje się wskazywać na czynności rozumowe. Uży­
wając go, idziemy nie dość krytycznie za terminologią nie­
miecką. Tymczasem niemieckie: d a s  V e r s t e h e n  nie ma 
tego posmaku racjonalistycznego, co polskie r o z u m i e n i e .  
W yrugować zupełnie tego r o z u m i e n i a  z naszej literatury 
się nie da. Nazbyt przywykliśmy do niego. Obok jednak tego 
terminu proponuję termin: w n i k a n i e .  Będę go używał tam 
wszędzie, gdzie mi będzie zależało na uwydatnieniu intuicyj­
nego charakteru całej sprawy. Z tą myślą używałem go też 
w tytule niniejszego punktu. Używanie, zapewniające życie 
kulturze, jest przecież najczęściej intuicyjne, a nie wyrozu- 
mowane. Lepiej więc nazwać je w n i k a j ą c y m ,  niż r o z u ­
m i e j ą c y m .

Z wnikaniem mamy nieustannie do czynienia w życiu 
praktycznym. Drogą wnikania poznajemy ludzi, poznajemy 
atmosferę grup i organizacyj społecznych. Drogą wnikania 
spoufalamy się z wielu dobrami zewnętrznymi w praktyce 
codziennej. W nikaniem posługują się i nauki humanistyczne. 
W nich ono rozwinęło się w metodę badania, nieznaną nau­
kom ścisłym. Zasługą Dilthey’a i Sprangera jest, że zwrócili 
uwagę na odrębność tej metody. Nie można się natomiast 
z nimi zgodzić, gdy chcą, aby nauki humanistyczne posługi­
wały się tylko metodą wnikającą, metodę zaś. tłumaczącą 
fakty, czyli wyjaśniającą pozostawiły przyrodoznawstwu, 
gdzie ona dopiero ma być na swoim miejscu.

‘) Erklärende Methode.



141

W poglądzie tym nie jest słuszne przede wszystkim 
przeciwstawianie metodzie wnikającej metody wyjaśniającej. 
Przeciwieństwem wnikania jest raczej spostrzeganie zmysłowe. 
Obydwie metody prowadzą do ustalania faktów. Nauki przy­
rodnicze tym się nie zadowalają, lecz dążą do sformułowania 
praw natury, pod które dany wypadek dałby się podciągnąć. 
I to jest właśnie to postępowanie, które nazywamy tłumacze­
niem lub inaczej — wyjaśnianiem.

Czy można powiedzieć, że nauki humanistyczne poprze­
stają na ustalaniu swoich faktów przez wnikanie, a w yjaśnia­
nia zupełnie nie stosują? — Bynajmniej! — Metoda w yjaśnia­
jąca nie jest tak rozwinięta w naukach humanistycznych, jak 
w przyrodniczych — to prawda! Jednak i w tej dziedzinie 
znajduje zastosowanie, o czym świadczy psychologia i języ­
koznawstwo. Że w historii nie’ tylko genetyczne, ale i przy­
czynowe tłumaczenie faktów odgrywa doniosłą rolę, stw ier­
dziliśmy już w rozdziale III tej pracy. Nic też nie wskazüje 
na to, aby nauki humanistyczne dobrze wyszły na wyrzecze­
niu się wyjaśniania. Tego rodzaju dążenia są może zrozumiałą 
reakcją przeciwko pozytywistycznej tendencji do wzorowa­
nia metod nauk humanistycznych ha metodach nauk ścisłych. 
Zwalczając jednak przesadę w jednym kierunku, Dilthey 
i Spranger wpadli w przesadę w kierunku przeciwnym. Nie 
będziemy ich w tym naśladowali — raczej wolimy kierować 
się zasadą: — et haec facienda, et Ula non ommittenda )̂.

Po tych uwagach, dotyczących wnikania, lepiej może 
zrozumiemy, co to jest w n i k a j ą c e  u ż y w a n i e  dóbr kul­
turalnych. Doniosłość tego procesu dla kultury żywej uwy­
datnimy, przypominając, iż w niektórych mitologiach życie 
bogów zależy od czynności ludzkich. W odosobnieniu najpo­
tężniejsze bóstwa tracą siły, zapadają w letarg; —  budzą się 
natomiast, gdy do nich dochodzi głos modłów i dym palonych 
na ołtarzach ofiar.

Przy pisaniu tych uwag metodologicznych Tcorzystałem z rozprawy 
Diny Sztejnbarg p. t. Rozumienie i wyjaśnianie w doktrynach Dilthey'a 
i Sprangera, Kwartalnik Psychologiczny, tom VII, 1935 r.



142

Coś podobnego zachodzi z wytworami kulturalnymi. Są 
one naładowane wielkimi potęgami ducha. Ale te potęgi 
w nich drzemią, nie objawiając swej siły, dopóki brakuje wni­
kającego używania. Ono dopiero aktualizuje potencjalne siły 
wytworów ludzkich.

Czy owe mity nie symbolizują tego przedziwnego sto­
sunku, jaki zachodzi między tworami ludzkimi a człowie­
kiem? — Przy całej swej potędze są one martwe i bezsilne 
bez jego czynnego udziału. Wchodzą w prąd życia ducho­
wego pod wpływem wnikającego używania )̂.

3. K s z t a ł t o w a n i e  s i ę

W rozdziale poprzednim mówiliśmy o przepływaniu 
prądu życia duchowego przez struktury wewnętrzne. Obec­
nie musimy sobie postawić pytanie, czy ten prąd nie wywo­
łuje w nich żadnych zmian? Pytanie to nie nasuwa się, gdy 
chodzi o struktury zewnętrzne. Są to bowiem struktury w y­
konane w martwym i sztywnym materiale. Struktury nato­
miast wewnętrzne są żywe i plastyczne. Czyż to możliwe, aby 
one były tylko przewodami płynącego przez nie życia ducho­
wego, a same pod jego .wpływem zupełnie się nie zmie­
niały? — Mało to wydaje się prawdopodobnym. Nie przesą­
dzajmy jednak nie z góry. Niechaj i o tej sprawie rozstrzy­
gają fakty.

Że w strukturach Wewnętrznych istotnie zachodzą 
zmiany pod wpływem obcowania z dobrami kulturalnymi, 
o tym świadczy codzienne doświadczenie. Każdy może obser­
wować, jak dzieci i młodzież w rastają duchowo w atmosferę 
swego otoczenia. We wczesnym wieku idzie to najłatwiej 
dzięki temu, że plastyczność struktur duchowych za młodu 
jest największa. — W  wieku męskim trudności są większe. 
Nie każdy potrafi się przystosować do obcego środowiska.

« Por. Hans Freyer, Theorie des obiektiven Geistes, Lipsk—Berlin. 
1928, str. 77.



143

A jednak i wówczas proces ten nie zamiera. Świadczy o tym 
fakt, że właśnie w wieku męskim ludzie urabiają się w cha­
rakterystyczny sposób pod wpływem zajęć, związanych z ich 
zawodem, czy powołaniem. — Jeden nabiera cech duchow­
nego, inny artysty, jeszcze inny żołnierza, urzędnika, kupca, 
łub przemysłowca. \^ajwięloczniej wnikanie w dobra k u ltu - ' 
ralne o pewnej strukturze w jakiś sposób kształtuje wewnętrz­
nie człowieka. Najwidoczniej nie zawsze dzieje się tak, jak 
z poetą w Nieboskiej, przez którego „płynie strumień piękno­
ści — ale on nie jest pięknością".

Rozmaity może być dystans, dzielący nas od nowych 
dla nas dóbr kulturalnych. Nasze zbliżenie się do nich miewa 
różne stopnie. Sens wielu dóbr po prostu pomijamy, czy wsku­
tek tego, że jesteśmy ślepi na pewne wartości, czy też, żeśmy 
się zapatrzyli w inne cele. Dążąc do nich, przechodzimy obo­
jętnie koło wielu wartości. Ich wezwanie do nas nie docho­
dzi. Jesteśmy na nie głusi. Nie zauważamy go, jak nie zau­
ważamy wielu przechodniów spotykanych na ulicy.

W ten sposób zamykamy się względem bardzo wielu 
dóbr kulturalnych. I to jest w pewnych granicach uzasad­
nione. W łaśnie dzięki temu mijaniu wielu wartości selekcjo­
nujemy nieliczne pozostałe i możemy się na nich skupić. Do 
reagowania na wszystkie nikt ńie jest zdolny, jak żadne oko 
nie jest zdolne do reagowania na wszystkie bodźce wzrokowe, 
które na nie działają. Mijanie wartości staje się objawem tę­
poty, czy upośledzenia dopiero wówczas, gdy przekracza nor­
malne granice. Wówczas ilość wyselekcjonowanych wartości 
staje się za małą, a same te wartości im mniej liczne, tym są 
zwykle prymitywniejsze. W  krańcowych wypadkach spoty­
kamy się ze zobojętnieniem na w szystkn^

Inny wypadek zachodzi, gdy r e a g u j e m y  na sens 
dobra kulturalnego, gdy w ten sens wnikamy. Czyniąc to, mo­
żemy jednak trzymać się w oddaleniu od wartości, z którą 
obcujemy, uważać ją za cudzą, a nawet osądzać ujemnie. Tak 
sędzia może wnikać w przestępcę, może doskonale r o z u ­
m i e ć  jego cele; — nie znaczy to jednak, aby się do prze-



144

stępcy upodabniał, lub uznawał jego cele za własne. Podob­
nie historyk może wnikać w dusze Cezarego Borgii, czy 
Iwana Groźnego, nie przyjmując za swoje ich motywów i ce­
lów. Jeśli świat własnych celów sędziego» czy historyka jest 
dla nich światem a u t o t e 1 i i, to świat celów przestępcy, 
Cezarego Borgii, czy Iwana Groźnego wypadnie nazwać świa­
tem h e t e r o t e l i i .  Jest to świat c u d z y c h  celów, który 
przeciwstawiamy światu celów własnych )̂. Sam ten świat 
może zachowywać się względem nas biernie, jak w przyto­
czonych przykładach. Ale może również naciskać na nas 
i zmuszać nas, abyśmy mu ulegli. Wówczas — zależnie od 
siły charakteru — bądź załamujemy się moralnie i udając, iż 
przyjmujemy cudze cele, "sprzeniewierzamy się własnym; 
bądź też tym mocniej obstajemy przy własnych, a one nabie­
rają takiego blasku, jakim nigdy nie pałały, gdy im nic od 
zewnątrz nie zagrażało.

Bywa też i tak, że nie na skutek przymusu zewnętrz­
nego, lecz z własnego przekonania uznajemy cudzą wartość 
za własną. Coś, co należało do heterotelii, przesuwa się wów­
czas w dziedzinę autotelii. Cudzy cel staje się naszym wła­
snym. Dawniejsze nasze oddalenie od niego znika. Nie ma 
już dystansu, który nas od niego dzielił. My i on stanowimy 
jedno. Mieszka on wówczas w nas „jako Bóg zamieszkał 
w świecie" ~). Ten to wypadek „przyswojenia heterotelii przez 
autotelię" William Stern nazwał i n t r o c e p c j ą .  W intro- 
cepcji napięcie zachodzące pomiędzy autotelią i heterotelią 
znajduje swoje rozwiązanie )̂.

Jaki związek ma introcepcją z naszym tematem? — Jen, 
iż zmiany w strukturze wewnętrznej podmiotu następują naj­
łatwiej wówczas, gdy obcowanie tego podmiotu z dobrami 
kulturalnymi doprowadza go do introcepcji ich sensu. Obco­
wanie przy tym powinno mieć charakter a k t y w n y .  Bierne

Terminy te wziąłem od Williama Sterna, patrz jego: Die Mensch­
liche Persönlichkeit, Lipsk, 1919, str. 19 i n.

*) Z. Krasiński, Wstęp do Nieboskiej.
*) William Stern, Die Menschliche Persönlichkeit, str. 58.



145

tylko poddawanie się ich wpływowi nie wystarcza, choćby 
trwało przez dłuższy okres czasu. Ktoś może latami całymi 
przebywać w pierwszorzędnej galerii obrazów — powiedzmy 
w charakterze ajenta policji — i tylko się w niej nudzić. Ktoś 
inny po znacznie krótszym pobycie może z niej wyjść innym 
człowiekiem, o ile się przygotował do oglądania zgromadzo­
nych tam arcydzieł sztuki przez odpowiednie studia, o ile 
walczył z trudnościami, zagradzającymi drogę do ich zrozu­
mienia, o ile nie szczędził wysiłków, aby wniknąć w ich sens, 
o ile się z tym sensem mocował, jak z jakimś potężnym anio­
łem czy szatanem. *

Proces, który w nas w takich wypadkach zachodzi, na­
zywam kształtowaniem się wewnętrznym^). Jest to najgłęb­
szy z pedagogicznych procesów. G. Kerschensteiner dopatrzył 
się w nim „dopracowywania się struktury własnej na struk­
turze dóbr kulturalnych" )̂. Trudno o trafniejsze ujęcie całej 
sprawy.. To jest właśnie to, co tak wyraźnie występuje zwła- 
-szcza w wieku młodzieńczym, kiedy struktura wewnętrzna się 
krystalizuje. Potrzebujemy wówczas wzorów. Szukamy ich, 
czy to w ludziach z otoczenia, czy w postaciach historycz­
nych, czy w bohaterach, stworzonych przez poetów. Oprócz 
tego rodzaju konkretnych wzorów istnieją i bardziej ogólne. 
Takim był wzór człowieka pięknego i dzielnego (kalos k ’aga- 
thos), stworzony przez starożytnych Greków, takim jest an­
gielski ideał gentlemana, takim również wypracowany przez 
polską myśl pedagogiczną ideał rycerza i p racow nik^^ ,

Nie tylko jednak takie osobowe struktury w płyv^ją na 
nas. I zewnętrzne dzieła ludzkie — nawet pozornie najbar­
dziej rzeczowe, jak prace naukowe, jak maszyny i narzędzia 
techniczne — urabiają nas wewnętrznie. Ostatecznie bowiem 
przez każde z dzieł ludzkich przeziera osobowość twórcy, czy

Można go nazwać i kształceniem się, o ile się przez ten termin 
będzie rozumiało proces urabiający strukturę wewnętrzną, nie zaś tylko 
nabywanie wiadomości i umiejętności.

*) G. Kerschensteiner, Das Grundaxiom des Bildungsprozesses, Ber­
lin, 1917, 2-gie wyd. 1924.

życie duchowe 10



146

twórców. Każde też, nim stało się dziełem, przedtem było my­
ślącą, czującą, dążącą duszą ludzką.

I po tych zatem strukturach, o ile sens ich bierzemy 
w siebie, jak po szczeblach drabiny, dochodzimy do struktury 
własnej. Gdy zaś ona okrzepnie, to nie zastyga od razu, ale 
przez długi czas, wyjątkowo nawet jeszcze w starości, zacho­
wuje swą plastyczność. Pod wpływem dalszego obcowania 
z dobrami kulturalnymi rozrasta się też ona stopniowo i w y­
rzeźbią w szczegółach, lub też przebudowuje się na nowych 
zasadach. Przykładem rozrastania się. wewnętrznego jest 
Goethe w wieku męskim i na starość. Przykładem przebudo­
wania się — Szaweł, nagle przeobrażający się w Pawła.

[Przypuszczać wolno, że i w wypadku tego rodzaju gwał­
townych przełomów zachodzi stopniowe narastanie struktury 
wewnętrznej. Różnica polegałaby na tym, że gdy w pierw­
szym wypadku nowe twory strukturalne dorastają do starej 
struktury, — to w drugim poza starą strukturą nieświadomie 
dla podmiotu organizuje się nowa dokoła przeciwnego tamtej 
sensu. Gdy zaś jest już gotowa, wystarczy jakieś wstrząśnie- 
nie, aby stara się rozpadła, a miejsce jej zajęła nowa. Pod­
miot odczuwa to tak, jak gdyby w nim nagle umarł stary czło­
wiek, a narodził się nowy. W tym bodaj trzeba szukać wytłu­
maczenia różnych nawróceń i odrodzeń d uchow ych^

Proces kształtowania się pozwala prądom życia ducho­
wego stopniowo przenikać nawet i do struktur początkowo 
opornych. Brak aktualnego pokrewieństwa duchowego nie 
zawsze zamyka im drogi. Natrafiwszy na przeszkodę, potrafią 
one stopniowo ją przezwyciężyć, urabiając odpowiednio du­
sze. — Spiritus fiat, ubi vult...

4. T w 4 r c z # ś ć

„Nic nie powstaje z niczego!" — Procesy twórcze, nie 
przełamując tej starej zasady filozoficznej, jednak ją przeła­

zi Mamy tu zarazem przykład zastosowania metody wyjaśniającej 
w dziedzinie humanistyki, o czym mowa była wyżej.



147

mują. Nie przełamują jej o tyle, że zawsze polegają na w y­
twarzaniu kombinacyj z i s t n i e j ą c y c h  już składników; — 
przełamują ją o tyle, że wytworzone kombinacje są n o w e ,  
że w nich jest coś takiego, czego nie było ani w składnikach, 
ani w dotychczas znanych ich układach. W dziełach twórczo­
ści ,^ w o ś ć  potrząsa kwiatem".

I Ale to nie wystarcza do jej scharakteryzowania. Gdyby 
bowiem twórczość sprowadzała się do wytwarzania nowych 
kombinacyj ze starych składników, to i kalejdoskop byłby 
twórczy. Czyż bowiem nie daje on coraz to nowych układów 
z tych samych składników? — Na czym polega różnica po­
między twórczością a funkcjonowaniem kalejdoskopu? — Na 
tym, jak się zdaje, że kalejdoskop nie selekcjonuje układów 
według jakichś norm,, a twórczość wśród olbrzymiego mnó­
stwa możliwych układów s z u k a  tych tylko, które odpowia­
dają pewnym wymaganiom, które się nadają do pewnego 
celu. Ich nowość nie jest jakąkolwiek nowością, lecz „obleka 
n a dz_i_e i złote m a lo w id ^ .

C Twórczość jest tełehormiczna i układy, które ona stwa­
rza, są dobrami kulturalnymi, gdy działalność kalejdoskopu 
jest mechaniczna, a wytwarzające się w nim układy są igra­
szkami obojętnej na świat wartości przyrody. Ale niech przyj­
dzie artysta, niech spojrzy w kalejdoskop, niech wybierze 
motyw, nadający się do ornamentu, niech pocznie opracowy­
wać ten motyw zgodnie z planem swego dzieła: — a będziemy 
mieli do czynienia z procesem twórczym.

j~~Proces ten, zmierzając do odległego nieraz celu, nie 
obywa się po drodze bez wzorów. Nie znaczy to, aby miał nie­
wolniczo kopiować wzory, — ale z nich korzysta. Jest różnica 
pomiędzy mechanicznym przerysowywaniem konturów przez 
bibułkę, a swobodnym zużytkowaniem motywu roślinnego, 
jak to czynił W yspiański^W iadom o, jak wielką rolę odgry­
wają wzory w rzemiośle ̂ -przemyśle. Standardyzują one twór­
czość, ale jej nie wykluczają. Może ona bowiem, ściśle trzy­
mając się wzoru, ulepszać sposoby produkcji. Henryk Ford 
uważał w tym kierunku zwróconą twórczość za szczególnie

10* .



148

wskćLzaną w przemyśle. Radził on być konserwatywnym, gdy 
chodzi o dobrze obmyślony wzór, a natomiast nieustannie 
ulepszać materiały i metody produkcji Takiej też taktyki 
trzymał się w swoich fabrykach samochodów i traktorów.

"ŃT^azwijmy ten typ twórczości w y t w a r z a n i e m  w e ­
d ł u g  g o t o w e g o  w z o r u .  W ypadnie mu przeciwstawić 
t w o r z e n i e  w e d ł u g  f o r m u j ą c e g o  s i ę  i d e a ł  uj^ 
Różni się ono od tamtego po pierwsze tym, że tutaj wzór nie 
jest wytworem utrwalonym w materiale fizycznym, lecz jest 
i n t e n c j o n a l n y m  układem spoistym, po drugie — że ten 
intencjonalny układ spoisty jest czymś własnym, osobistym, 
gdy wzór gotowy może być cudzy; wreszcie, że nie jest 
sztywny, lecz s i ę  r o z w i j a  w związku z procesem twór­
czym. W jego początkach jest mgławicowy, nieco jeszcze 
chaotyczny — później coraz bardziej wyraźny, przejrzysty 
i wypracowany w szczegółac^ Nie standardyzuje on też pro­
cesu twórczego, lecz będąc nim ogarniętym, nadaje mu tylko 
kierunek, szanując swobodę.

r r  tego typu twórczością mamy do czynienia już w tych 
wypadkach, gdy aktor okazuje inwencję przy wykonywaniu 
swojej roli, gdy wirtuoz gra Chopina, gdy malarz kogoś por­
tretuje. Żaden bowiem z tych artystów nie trzyma się goto­
wego wzoru. Aktor wyraża swoje rozumienie tekstu; pianista 
swój sposób odczuwania utworu muzycznego; malarz — swój 
sposób widzenia czyjejś twarzy. M atejko szczególnie trafnie 
zaznaczył różnicę, zachodzącą między twórczym artystą i ko­
pistą, gdy powiedział, iż małuje tak, jak portretowany p o w i ­
n i  e n b y w y g lą d a j

Tworzenie według własnego ideału występuje najczy­
ściej w swobodnych kompozycjach. Romantyczne teorie twór­
czości zajmowały się szczegółnie chętnie tym właśnie wypad­
kiem, przypisując niemał wszystko natchnieniu i podkreślając 
jego wybuchowość. — Natchnieniem jednak nie wszystko da 
się wytłumaczyć, a dzieło nie zawsze wyskakuje z głowy 
twórcy w pełnym rynsztunku, jak Minerwa z głowy Jowisza. 
Dużo częściej bywa tak, iż proces twórczy przebiega jakby



149

zygzakiem pomiędzy zwolna krystalizującym się pomysłem, 
a strukturą wewnętrzną twórcy. Mylne jest bowiem przy­
puszczenie, jakoby twórca w ciągu procesu twórczego był 
ciągle twórcą. Charakterystyczne dla tego procesu jest wła­
śnie to, że jego podmiot raz jest twórcą, to znowu odbiorcą 
i krytykiem  swojego własnego dzieła i tak wciąż na prze­
miany.

Stając na stanowisku twórcy, kieruje on się swoim po­
mysłem, czy jak poprzednio powiedzieliśmy — ideałem; prze­
szedłszy na stanowisko odbiorcy, baczy na to, jak jego struk­
tura wewnętrzna reaguje na zarysowujące się dzieło i według 
tego poprawia je i zmienia.

Ten zygzak twórczy rozpoczyna się często zanim jeszcze 
pędzel dotknął płótna, a pióro papieru, odbywa się też często 
pod progiem świadomości. Gdy dzieło poczyna powstawać, 
przerzucanie się z obiektywnej sfery pomysłu do subiektyw­
nej sfery wrażliwości na jego wykonanie i odwrotnie staje 
się tym potrzebniejsze. I to jest ta ciernista droga, po której 
krocząc twórca krok za krokiem, stopień po stopniu zbliża 
sie do swojego celu.

r c o  jest tym celem? Czy zrealizowanie pierwotnego po­
mysłu? — Nie! — gdyż ten pomysł ulega zazwyczaj wielkim 
zmianom podczas procesu twórczego. Pierwsze szkice wielu 
poetów, muzyków i malarzy świadczą dowodnie, jak niepo­
dobny bywa zarodkowy pomysł do ostatecznego wykonania.j 
To, cośmy nazwali własnym ideałem twórcy, samo jest po­
rwane przez potok twórczy i dąży ku czemuś, co jest poza 
nim, co go przewyższa, bo jest doskonałe. Celem tym jest 
wartość absolutna, lub konstelacja wartości absolutnych. Na 
dnie wszelkiej tęż twórczości zawsze można odnaleźć zbliża­
nie się do wartości absolutnych.

Jeżeli w sferze przedmiotowej świadczy o tym dosko­
nalenie się pomysłu, to w sferze podmiotowej odpowiada temu 
to zabarwione gorącym uczuciem dążenie do wartości wyż­
szych od już osiągniętych, które Plato nazwał e r o s e m .  
W  twórczości pali się płomień erosu. Gdy proces twórczy roz-



150

począł się, eros nie pozwala zadowolić się byle jakim osią­
gnięciem, lecz każe szukać coraz doskonalszych rozwiązań. 
Jest w tym pęd w nieskończoność, który w twórczości w prze­
dziwny sposób splata się z dążeniem do spoistej, zakończo­
nej formy dzieła.

( je  dwa momenty: nieskończoności i skończoności łączą 
się ze sobą i w wykonanym dziele. Im ono bardziej spoiste, 
im lepiej zamknięte, tym bliższe tego, co doskonałe, nieskoń­
czone i n ieśm iertelnej W takich dziełach realizuje się 'coś 
z wartości absolutnych. Rodzi się: — związana świętość, zwią­
zane dobro, związana prawda i związane piękno, ^^onieważ 
tego rodzaju wartości zawdzięczają swoje powstanie indy­
widualnym twórcom, niech mi wolno będzie je nazwać d e- 
m i u r g i c z n y  m ^

W artości demiurgiczne stanowią osobną grupę wśród 
wartości normatywnych związanych. Nie zaliczam do nich 
takich dzieł twórczości zbiorowej, jak obyczaj, prawo, język, 
naród. Będę o nich mówił poniżej. Nie należy do niej również 
taka wartość, jak piękno przyrody; — nie przyroda bowiem 
jest dziełem człowieka, lecz człowiek jest dziełem przyrody. 
Prawda to, że dla wielu przyroda jest dziełem jakiegoś bo­
skiego Demiurga. Czy jednak tylko ci odczuwają piękno przy­
rody, którzy w niej widzą rękę personalnego Twórcy? — By­
najmniej! Równie dobrze je odczuwali i tacy panteiści, jak 
Lukrecjusz, lub Goethe.

W artości demiurgiczne stanowią zatem jedną z grup 
wśród normatywnych związanych. Powstają one dzięki rea­
lizowaniu się w dziełach ludzkich tych wartości absolutnych, 
którym służą indywidualni twórcy. Przez to twórczość daje 
wyraz o s o b o w o ś c i  twórców. Łączy się to z poczuciem 
wolności. Na czymże bowiem polega wolność, jeśli nie na zde­
terminowaniu naszych myśli i działań nie przez przymusy ze­
wnętrzne, ale przez naszą własną osobowość? Twórczość jest 
właśnie w ten sposób zdeterminowana! W niej też kosztujemy 
wolności. [t5dy twórczość skierowana jest na rozstrzygnięcie 
konfliktu TOoralnego, gdy dziełem jej jest czyn moralny, ob-



151

darowuje ona nas wolnością moralną. Jest to jednak jeden 
z wielu wypadków możliwych. Obok wolności moralnej 
istnieje równie dobrze wolność poznawcza i wolność este­
tyczna. Jeżeli wolności moralnej należy się wyjątkowe sta­
nowisko, to na to składają się dwa względy: — po pierwsze, 
oceniając człowieka, bierzemy pod uwagę przede wszystkim 
jego wartość moralną; po drugie, coś z wolności moralnej 
tkwi we wszelkiej twórczości, bo każda wymaga przezwycię­
żania w sobie tego wszystkiego, co się przeciwstawia osobo­
wości i oddania się w służbę wyższemu od nas światu war- 
to ś d j

Osobliwą odmianę twórczości stanowi twórczość z b i o ­
r o w a .  Zgodnie z wyłuszczonym poprzednio stanowiskiem^), 
odrzucamy teorie, które za jej podmiot chcą uważać czy to 
jakiegoś metafizycznego ducha, czy niezależim ^d świadomo­
ści jednostek świadomość grupy społecznej. ^A^jrew tym po­
glądom wychodzimy z założenia, że procesy duchowe odby­
wają się wyłącznie na podłożu psychiki jednostek ludzkich. 
Tylko że ta psychika w grupach społecznych ulega pewnym 
modyfikacjom. W niektórych .zwłaszcza sytuacjach społecz­
nych indywidualne sposoby postępowania ulegają zahamo­
waniu, potęgują się natomiast reakcje, wspólne wszystkim 
członkom grupy, lub przynajmniej większości. Sposób myśle­
nia i postępowania staje się żywiołowy, e le m e n ta rn y  Cienka 
skorupa zracjonalizowanego życia duchowego pęka, i nastę­
puje wybuch wspólnej wszystkim rozpalonej magmy. W  ta­
kich chwilach nie mówimy: ja  chcę, lecz: my chcemy. Na 
miejscu podmiotu indywidualnego pojawia się w naszej świa­
domości, czy pod jej progiem, podmiot zbiorowy. Przestajemy 
być sobą, jesteśm y grupą. W racamy do stanu, w którym da­
lecy nasi przodkowie pozostawali w ciągu wielu, wielu ty ­
sięcy lat.

Gabriel Tarde przypuszczał, że w tym stanie jest miej­
sce tylko na naśladownictwo^). Ktoś wykonuje pewien

*) Patrz Rozdz. III, p. 1.
G. Tarde, Les lois de l’imitation, Paris, F. Alcan, 1900.



152

gest — inni ten gest pow tarzają: — oto byłby schemat akcji 
i reakcji społecznej.i Gdyby do tego wszystko się sprowa­
dzało — na t w ó r c z o ś ć  zbiorową nie byłoby miejsca. — 
Ale tak nie jest! Tarde tłumaczy życie społeczne w sposób 
nazbyt mechaniczny. Jeśli na grupę społeczną ktoś działa, to 
grupa zazwyczaj po swojemu na to działanie o d p o w i a d a ,  
przy czym reakcja nie koniecznie musi być powtórzeniem 
akcji. Może być ona czymś do niej niepodobnym, czymś wła­
snym. Nawet w powtórzeniu może być coś własnego, coś 
wprowadzającego zmianę. Grupa, jednym słowem, nie jest 
echem, czy gramofonem. W niej jest życie duchowe. A w ży­
ciu duchowym jest zawsze choć odrobina twórczości.

(Takie właśnie choć odrobinę twórcze akcje i reakcje 
członków grupy społecznej składają się na twórczość zbio­
rową. Najbardziej znane jej wytwory — to język, obyczaj 
i mit. Kształtują się one, krążąc w grupach społecznych, pod 
wpływem akcyj i reakcyj setek, tysięcy i milionów ludzi, na­
leżących do szćregu pokoleń. Muszą przy tym przez długie 
okresy czasu zachowywać plastyczność. Wchodzą w życie 
duchowe zanim jeszcze nabrały tej spoistości, która cechuje 
dobra wykończone. Przechodzą od człowieka do człowieka, 
zanim jeszcze został,y spetryfikowane przez utrwalenie. Nie 
są jeszcze fabrykatami, lecz półfabrykatami, które wykończają 
wszyscy. Ale też, gdy zostaną wykończone, od razu są dobrem 
całej grupy. Nie są narażone na odrzucenie, nie napotykają 
na te trudności, z którymi muszą walczyć dzieła indywidual­
nych twórców zanim się przyjmą w społeczeństw !^

W  twórczości zbiorowej zygzak procesu twórczego prze­
biega w zmodyfikowanej postaci. I tak być musi, nie ma w niej 
bowiem jednego twórcy — są za to akcje i reakcje wielu 
współtwórców. Stąd zmiany stanowisk rozkładają się na różne 
osoby, choć mogą się zbiegać i w jednej osobie. Pierwszy w y­
padek zachodzi, gdy ktoś opowiada mit — może nim być 
jedna z tych plotek, które podczas tej wojny kursują zamiast 
informacyj agencyj prasowych — a ktoś inny słucha i wypo­
wiada uwagi krytyczne. Z drugim wypadkiem mamy do czy-



153

nienia, gdy ta sama osoba naprzód słucha takiej plotki, a po­
tem ją puszcza dalej w kurs z różnymi zmianami i dodatkami. 
W takich postaciach zygzak twórczości przewija się i przez 
tę dziedzinę )̂.

W szelka twórczość, zarówno zbiorowa, jak indywi­
dualna, wymaga przygotowania. Prowadzą do niej dwa przed­
tem omówione procesy duchowe. W nikające używanie dóbr 
kulturalnych naprowadza na braki w tych dobrach, stwarza 
potrzebę, stającą się matką pomysłów twórczych. — Kształ­
towanie się urabia strukturę wewnętrzną twórcy, stawia go 
na tym poziomie życia duchowego, z którego dopiero może 
się rozpocząć tw ó rc z o ^

'Nachodzi i zależność odwrotna. Już bowiem we wnika­
jącym używaniu jest twórczość. Postaram się to wykazać na 
dobrach pośredniczących. Przypominam, iż są to te dobra, 
które, pośrednicząc między twórcą i odbiorcami, domagają 
się odtwarzania ich znaczenia przez odbiorców-). W szystkie 
te dobra są rzeczami fizycznymi, naładowanymi niejako du­
chem. Ale ten duch w nich znajduje się w stanie p o t e n ­
c j a l n y m .  Aby przejść w stan aktywny, musi on spotkać 
się z pokrewną mu strukturą odbiorcy. Nie wystarczy przy 
tym, aby odbiorca zachował się biernie, poddając się działa­
niu na niego dobra kulturalnego. Musi on odpowiedzieć czyn­
nie na jego apel, musi wziąć udział w odtwarzaniu jego zna­
czenia w swojej duszy. A to wymaga pewnego rodzaju twór­
czości. Nie musi ona być tak samodzielna, jak twórczość au­
tora dzieła. W nikamy przecież trafnie w wiele dóbr kultural­
nych, których sami nie potrafilibyśmy stworzyć. Musimy jed­
nak być zdolni przynajmniej do współdziałania z dziełem pod 
jego kierunkiem i według zawartego w nim wzoru. Autor 
dzieła prowadzi nas niejako za rękę, trzeba jednak za nim na­
dążyć. Kto tego nie potrafi — odpada od dzieła z poczuciem, 
że ono jest dla niego za trudne, niedostępne. •

‘) Por. H. Freyer, Theorie des objektiven Geistes, str. 100 i n. 
Patrz wyżej, rozdz. V, p. 4.



154

^Odtwarzanie jest do pewnego stopnia współtworzeniem. 
Nie wymąga ono, co prawda, pokonywania trudności tech­
nicznych, związanych z kształtowaniem opornego materiału fi­
zycznego. Kto wnika w gotowe dzieło, ten tylko jego z n a ­
c z e n i e  odtwarza — i to według wskazówek, zawartych 
w dziele. Jest więc procesem twórczym ułatwionym, przyśpie­
szonym. Ale procesem twórczym j e s t  niewątpliwie. W ymaga 
też, jak każdy proces twórczy, zarówno pomysłów, jak rea­
gowania na nie subiektywnej sfery. W ystępuje to szczególnie 
wyraźnie wówczas, gdy wnikanie nie idzie gładko, gdy dzieło 
jest trudne i może być interpretowane w rozmaity sposób. 
Próbujemy je wówczas rozumieć w ten i tamten sposób, do­
póki nie zatrzymamy się na czymś, co się najlepiej zgadza 
i z dziełem i z naszą własną strukturą w e w n ę trz i^

Tak bardzo charakterystyczny dla wszelkich procesów 
twórczych udział tej struktury wewnętrznej nadaje wnikaniu 
charakter indywidualny. Indywidualnym też jest zwykle jego 
wynik: — rozumienie. Odbiorca wprowadza do cudzego dzieła 
coś z samego siebie. Dlatego to znaczenia odtworzone odchy­
lają się od pierwotnego. Dlatego również dobra pośredniczące 
nie mają w gruncie rzeczy jednego znaczenia, lecz tyle zna­
czeń, ilu odbiorców. — Jest rzeczą ciekawą, w jaki sposób 
bronimy się przed mogącym łatwo powstać z takiego stanu 
rzeczy chaosem. Oto abstrahujemy od tego, czym się odtwo­
rzone znaczenia różnią między sobą i za znaczenie dobra kul­
turalnego przyjmujemy tylko te składniki, które się ze sobą 
zgadzają we wszystkich interpretacjach. „W ten sposób po­
jęte znaczenie nie jest konkretnym wytworem psychicznym, 
lecz czymś, do czego dochodzimy drogą abstrahowania, doko­
nanego, na konkretnych wytworach" )̂. Husserl nazwał je  
z n a c z e n i e m  i d e a l n y m ^ ) .

Przejdźmy obecnie do kształtowania się. Że i w tym pro­
cesie duchowym jest twórczość, o tym świadczą jego wyniki.

K. Twardowski, O czynnościach i wytworach, 39.
E. Husserl, Logische Untersuchungen, Halle, 1901, t. II, str. 97.



155

Pod wpływem procesu kształtowania się luźne pierwiastki 
ludzkiego życia wewnętrznego organizują się. Jak  kosmos 
powstał z chaosu, tak w nas z niespoistych zadatków powstaje 
spoista struktura. Ta struktura rozrasta się, wchłania w siebie 
nowe pierwiastki, lub sama się przebudowuje na nowych za­
sadach; pierwotnie zaznaczają się w niej tylko najogólniejsze 
bryły; — z czasem rozczłonkowanie postępuje coraz dalej. 

.S truktura staje się coraz bogatszą w szczegóły, nie tracąc swo­
jej spoistości. Jest ona wciąż jednością w rozmaitości (linitas 
multiplex), ale jednością coraz bogatszą, coraz głębiej prze­
pracowaną.

Jeżeli nowość stwarzana przez wnikające używanie spro­
wadza się do indywidualnych odchyleń od „idealnego znacze­
nia", to proces kształtowania się urabia w tych, którzy mu 
podlegają, człowieka wewnętrznego. Mickiewicz w Prelek­
cjach paryskich nazwał go „wyrobem ducha", czyli tym, „co­
śmy wyrobili sami przez siebie, dobywając całą siłę z siebie 
samych". Do tego dodał: „To właściwie stanowi istotę naszego 
ducha i nasze prawo do nieśmiertelności, którego nam nikt 
odebrać nie może" )̂.

[Osobliwością procesu kształtowania się jest to, że on 
zwraca się nie wprost na strukturę wewnętrzną swojego pod­
miotu, lecz obiera drogę okólną poprzez znajdujące się poza 
podmiotem dobra kulturalne. Rozumiał to już Mickiewicz. 
„Duch ludzki" — powiedział — „działając w ciele i n a c i a ł a 
i n n e ,  wyrabia się sam i wyrabia naturę zewnętrzną. Każdy 
owoc pracy jest jego nabytkiem, nie .złożonym w jego myśli, 
ale wsiąkłem w jego jestestwo" ~r Bardzo głęboka obser­
wacja! Zarzucićby jej można tylko to, że się ograniczyła tylko 
do „ciał innych". Tymczasem duch się wyrabia, działając nie 
tylko na „ciała inne", ale i na dusze inne )̂. W każdym razie

*) Prelekcje paryskie, wykład z 6 czerwca 1843 r.
-) Tamże.

Mickiewicz brał to, oczywiście, pod uwagę, sądził jednak, że na 
dusze inne można działać tylko za pośrednictwem ciał.



156

na i n n e .  To nastawienie daje najlepsze wyniki wewnętrzne. 
Natomiast świadome kierowanie całego wysiłku na własne 
ja prowadzi do egotyzmu rozhartowującego nas wewnętrznie. 
Trzeba umieć zapomnieć o sobie, trzeba się zapamiętać 
w służbie przewyższających nas wartości, aby owoce tej pracy 
mogły „wsiąknąć w nasze jestestwo".

Chwile rachunku z samym sobą, chwile zastanowienia 
się nad sobą są z pewnością potrzebne. Słusznie też W. F. 
Foerster zwracał uwagę na niebezpieczeństwa związane z cią­
głym działaniem na zewnątrz i brakiem skupienia się w ży­
ciu współczesnym. Zasadnicza postawa jednak winna być 
ekstrawertyczna, nie zaś introwertyczna. /g łów nym  czynni­
kiem kształtującym jest działalność, oddana w służbę prze­
wyższającemu nas światu w artości^

Od kształtowania się droga prowadzi do kształcenia in­
nych, oraz do pozostałych czynnności pedagogicznych. Nie 
rozłączamy się w nich z procesami wnikającego używania 
i kształtowania się o tyle, że chcąc dopomóc do sformowania 
się struktur wewnętrznych w innych ludziach, musimy stwa- 
i-zać warunki sprzyjające tym właśnie w nich procesom, mu­
simy te procesy podsycać i jakoś nimi kierować. W  tych w y­
padkach proces pedagogiczny kieruje się na kształtujące 
struktury wewnętrzne innych ludzi. Nie może być przy tym 
mechanicznym postępowaniem według gotowych przepisów, 
lecz musi sam być twórczy, jeśli ma ożywiać siły twórcze 
w wychowankach i tymi siłami kierować.

Często przez twórczość rozumie się tylko wytwarzanie 
nowych dóbr zewnętrznych. W ielu mniema, że o twórczości 
można mówić dopiero wówczas, gdy powstaje jakieś nowe 
dzieło techniki, nauki, czy sztuki. Uprzednie wywody powinny 
były przekonać, że tak nie jest. Tego rodzaju pogląd wynika 
z niezdolności do ujmowania inponderabiliów kultury. jTwór- 
czość zawarta we wnikaniu, kształtowaniu się i kształceniu 
innych jest nieuchwytna dla tych, którzy nie umieją wybie-



157

gać myślą poza rzeczy podpadające pod zmysły. Tacy ludzie 
poczynają zdawać sobie sprawę z twórczości dopiero wów­
czas, gdy ona doprowadza do powstawania dóbr z e w n ę t r z -  
n y c h_.i

1 Popularna ta półślepota utrudnia wielce utrzymanie tak 
potrzebnej w życiu duchowym równowagi między dobrami ze­
wnętrznymi i wewnętrznymi, sprzyja natomiast rozwinięciu 
się t. zw. produkcjonizmu. Jest to zwyrodnienie życia ducho­
wego, polegające na przeroście procesów twórczych, produ­
kujących dobra zewnętrzne, zwłaszcza ekonomiczne, przy 
jednoczesnym zaniedbaniem procesów kształtujących i pielę­
gnujących dobra w ew n ętrzn y

Głębsi badacze współczesnej kultury oddawna już 
ostrzegali przed wypływającymi stąd niebezpieczeństwami. 
W skazywali oni, mianowicie, na to, że produkowanie ze­
wnętrznych dóbr kulturalnych wymaga twórczych umysłów 
i dzielnych charakterów ludzkich; zwracali również uwagę, 
że nawet i korzystać z już wyprodukowanych nie można na­
leżycie, jeżeli struktury wewnętrzne nie są na dość wysokim 
poziomie. Gdy w żywej kulturze poczyna brakować tęgich 
i twórczych ludzi, jej rozpęd słabnie, a nagromadzone w niej 
bogactwa stają się ciężarem przerastającym  siły skarłowacia- 
łych epigonów. W reszcie dochodzi do tego, że człowiek staje 
się niewolnikiem tego, co sam stworzył. W szystko też, co miało 
wartość dla przodków, traci ją dla niego. „Rozum staje się 
bezsensem, dobrodziejstwo — pl^gę; biada mu, że jest wnu­
kiem" )̂.

Choroby życia kulturalnego w yrastają nie tylko z tego 
źródła. Powodują je i inne zakłócenia równowagi między pro-* 
cesami duchowymi. Dla zdemonstrowania tej myśli weźmy 
wypadek przeciwny omówionemu przed chwilą. Będzie go 
stanowił brak twórczości, produkującej dobra zewnętrzne.

Goethe, Faust, cz. I, scena w pracowni ze studentem.



158

a  natomiast intensywne wnikanie w dawniej wytworzone, 
oraz urabianie na nich umysłów i charakterów ludzkich. Taki 
układ procesów duchowych charakterystyczny jest dla kul­
tur, znajdujących się w zastoju. To bizantynizm, lub nawet 
chińszczyzna.

Warkocz życia duchowego wtedy się dobrze plecie, gdy 
wszystkie trzy składające się nań procesy spełniają należy­
cie swą rolę i znajdują się we właściwym do siebie stosunku.



Rozdział X

OBIEKTYWACJE W ŻYCIU DUCHOWYM

1. P o j ę c i e  o b i e k ł y w a c I i

!w wyniku procesów twórczych powstają m. i. dobra 
wewnętrzne i zewnętrzne. Różny jest ich stosunek do życia 
duchowego. Dobra bowiem wewnętrzne żyją życiem ducho­
wym subiektywnym, a jednocześnie wtopione są w te wiel­
kie procesy historyczne, które za Heglem nazywamy obiek­
tywnym ducheijjjKażdy charakter, każda osobowość jest two­
rem swoich czasów, 'swojej kultury, swego narodu, swojej 
warstwy społecznej, grupy zawodowej, koleżeńskiej, rodzin­
nej. Duch subiektywny od najwcześniejszych swoich począt­
ków otoczony jest atmosferą, którą w siebie wchłania. W niej 
on się urabia, w nie^ żyje, do niej należy. Jego życie osobiste 
wplata się w życie ducha obiektywnego, jak drobna fala 
wplata się w wielkie fale Oceanu. Z wzajemnego oddziały­
wania na siebie takich jak ona fal powstaje ogrom obiektyw­
nego ducha. Duch subiektywny i obiektywny warunkują się 
nawzajem. Razem też składają się na to, co rozumiemy przez 
ż y c i e  duchowe. \Wszelkie życie duchowe jest zarazem su­
biektywnym i obiektywnym duchem.

Inaczej rzecz się ma z dobrami zewnętrznymi. Te bo­
wiem  dobra, będąc rzeczami fizycznymi — n i e  ż y j ą .  
Prawda to, że są one materią, naładowaną duchem. Ale duch 
w nich znajduje się w stanie potencjalnym. Jest on tylko moż­
liwością wzbudzenia w kimś żywym wnikającego używania; 
jest tylko możliwością kształtowania czyjejś struktury we-



160

wnętrznej; jest tylko możliwością wspomagania czyjejś twór­
czości. Na to, aby ta możliwość się zaktualizowała, potrzeba 
życia duchowego. Musi ono zetknąć się z duchem potencjal­
nym dóbr zewnętrznych i odtworzyć go w sobie. Wówczas 
dopiero ten duch się aktualizuje, choć zwykle w spospb od­
biegający od życia twórczego, z którego powstał. — Dobra 
zewnętrzne powracają wtedy do życia duchowego. P o w r a ­
c a j ą  do niego, bo przedtem były poza nie wyrzucone...

Stosunek dóbr zewnętrznych do życia duchowego ze 
szczególną plastyką opisał Mikołaj Hartmann )̂. W edług tego 
autora, życie duchowe za pomocą procesów twórczych w y­
rzuca poza siebie dobra zewnętrzne. Te jednak, nie mogąc 
się zaktualizować bez życia, ciążą ku niemu z powrotem i ko­
niec końców, po zakreśleniu łuku, znowu do niego spadają. 
Ponieważ jednak życie, jak wartki strumień, wciąż pędzi na­
przód, przeto i te dobra powracają nie do tego życia, które 
je wyrzuciło, lecz do innego, już zmienionego życia. I tak 
dzieje się nieustannie. Jedno życie wyrzuca z siebie na ze­
wnątrz dobra zewnętrzne, a drugie musi je przyjąć w swój 
nurt, jeśli one nie mają pozostać w stanie zawieszenia, który 
jest możliwością życia, ale nie jest życiem.

Jak wytłumaczyć sobie, że życie nieustannie wyrzuca 
poza siebie coś, co nie jest życiem aktualnym, aby to coś 
spadło w życie z powrotem? Chcąc ten proces zrozumieć, 
trzeba przede wszystkim wziąć, pod uwagę, że życie w ten 
właśnie sposób dochodzi do samowiedzy. Już bowiem duch 
subiektywny, chcąc poznać sam siebie, nie może poprzestać 
na introspekcji, która pozwala wglądać tylko w centralną 
sferę świadomości, niepewnie informuje o tym, co się dzieje 
na peryferiach świadomości, a już zupełnie zawodzi, gdy cho­
dzi o, wniknięcie w głębie nieświadomości, oraz w dyspozy- 
cjonalne struktury w ew nętrznefjak i jest mój charakter? Jaka 
osobowość? Czy one odpowiadają tym mniemaniom, które 
mam o samym sobie? — A może się mylę? A może moje wnę-

Nikolai Hartmann, Das Problem des geistigen Seins, str. 441 i n.



161

trze chowa w sobie tak  wielkie niespodzianki^, \jak te, które 
przeraziły pustelnika Pafnucego z powieści Anatola France'a 
p. t. „Thais"?

potrafi na te pytania odpowiedzieć na podstawie 
samej"i[ylfco uitrospekcji? — Ale jest inna droga, prowadząca 
do poznania samego siebie! Polega ona na badaniu tego 
wszystkiego, w czym się nasz świat wewnętrzny na zewnątrz 
wyraża, a więc naszych sposobów zachowania się w różnych 
sytuacjach, naszych czynów i dóbr zewnętrznych, które w y­
twarzamy. W nich nasz świat wewnętrzny się obiektywizuje. 
Dlatego możemy je nazwać d u c h e m  z o b i e k t y w i z o ­
w a n y m ,  lub krócej: — o b i e k t y w a c j a m i  naszego ży­
cia duchowego )̂, W nikając w nie, docieramy do tych pokła­
dów ducha subiektywnego, które w inny sposób możeby się 
nigdy nam nie odsłoniły^

Jeżeh dla ducha subiektywnego wnikanie we własne 
obiektywacje skuteczniej od introspekcji prowadzi do samo- 
wiedzy, to dla ducha obiektywnego stanowi ono jedyny spo­
sób poznawania samego siebie. Duch bowiem obiektywny nie 
może się poznawać drogą introspekcji, jest on bowiem pozba­
wiony adekwatnej świadomości^). Pozostaje mu więc jedynie 
wnikanie w swoje obiektywacje. W  nich, i tylko w nich spo­
strzega on samego siebie — zresztą zawsze w sposób fragmen­
taryczny i retrospektyw ny.rżadna bowiem obiektywacja nie 
jest wyrazem całego obiektywnego ducha i w żadną nie wnika 
ten duch, którego ona jest wyrazem, lecz ten, który ją z po­
wrotem w siebie przyjmuje. Duch zaś przyjmujący jest zawsze 
późniejszy od tworzącego. Kiedy tamten żyje — ten bardzo 
często jest już tylko wspomnieniem przeszłości,

Samowiedza, do której może dojść duch obiektywny, 
nigdy zatem nie może być doskonałą. Jednak i ta niedoskonała 
samowiedza ma wielkie znaczenie. Dzięki niej życie duchowe, 
objawiające się w procesach historycznych, nie jest ślepym

Terminologia Mikołaja Hartmanna, o której była już mowa 
w Rozdz. I, p. 3.

Patrz wyżej, Rozdz. III, p. 1.
życie duchowe 11



162

pędem, za jaki chciał życie uważać Schopenhauer. W życiu 
warstw społecznych, narodów i całych kułtur jest pierwiastek 
samowiedzy, który się może potęgować, o iłe go nie zagłuszy 
lekkomyśłna powierzchowność lub tendencyjne zakłamanie.

r^am ow iedza jest warunkiem doskonalenia się. Trzeba 
znać swoje wady, aby celowo pracować nad ich usunięciem; 
trzeba znać swoje zalety, jeśli się chce wiedzieć, o co w sobie 
można się oprzeć. A ponieważ bez ducha zobiektywizowa­
nego ani duch subiektywny, ani zwłaszcża obiektywny nie 
mógłby dojść do samowiedzy, przeto dobra zewnętrzne są po­
średnio warunkiem doskonalenia s i^ N ie  tylko jednak pośred­
nio. Z tego bowiem, co już wiemy o procesie kształtowania 
się, wynika, że ten proces odbywa się na podłożu dóbr kul­
turalnych. W śród nich obiektywneje odgrywają wielką rolę. 
Jakież zubożenie dóbr kształcących musiałoby nastąpić, gdyby 
ich zabrakło! Nicby w szczególności nie mogło zastąpić na­
szych własnych wytworów zewnętrznych. Po nich bowiem, 
jak po szczeblach drabiny wspinamy się ku pełni i harmonii 
wewnętrznej. Gdyby nie było ducha zobiektywizowanego, 
z drabiny tej wyleciałyby szczeble...

Kształtowanie się nie jest jednak jedynym  procesem du- 
. chowym, który potrzebuje obiektywacyj. Nie może się bez 

nich obejść i wnikające używanie i tworzenie. Całe życie du­
chowe jest nieustannym obcowaniem płyrmych w nim żywio­
łów ze stosunkowo sztywnymi obiektywnej ami. Bez wyrzu­
cania z siebie obiektywacyj i następującego potem obcowania 
z nimi nie rozwinęłoby się ono zupełnie. Proces obiektywizo­
wania się życia duchowego nie jest więc w stosunku do tego 
życia zewnętrzny i przypadkowy, lecz jest wewnętrzną tego 
życia koniecznością, jest jednym z istotnych jego przejawów.

Dotychczas mówiliśmy o różnym stosunku do życia dóbr 
w e w n ę t r z n y c h  i z e w n ę t r z n y c h .  W  Rozdziale V 
jednak, przeprowadzając podział wytworów, wyróżniliśmy 
trzecią jeszcze ich grupę. Zaliczyliśmy do niej takie utrw a­
lone w dyspozycjach i należące do obiektywnego ducha w y­
twory, jak: grupa społeczna, jej język, mit i obyczaj.



163

Jaki jest stosunek do życia duchowego tych wytwo­
rów? — Nie tak jednolity, jak  omówionych poprzednio. Dobra 
bowiem, należące do trzeciej grupy, w jednych wypadkach 
są życiem obiektywnego ducha — w innych natomiast, nale­
żąc do życia, zwierają się w stawiające opór jego płynnym 
prądom twory i wówczas zachowują się podobnie, jak znaj­
dujące się w obiegu dobra zewnętrzne. Gdy w ytwory te zo­
staną utrwalone w materiale fizycznym — np. m ity zapi­
sane — wówczas nie podobna im odmówić charakteru obiek- 
tywacyj, choć jednocześnie mogą być i życiem, dopóki krążą 
wśród członków grupy społecznej i ulegają różnym prze­
kształceniom. Dlatego też tej grupy wytworów nie można za­
liczyć ryczałtem ani do obiektywacyj, ani do życia. Znajduje 
się ona jak gdyby na przejściu pomiędzy jednymi i drugim.

Biorąc to pod uwagę, nie będziem y'w  tym związku mó­
wili o tej grupie jako o całości. Uwzgłędnimy natomiast po- 
szczegółne wypadki — zwłaszcza te, gdy wytwór, nałeżący 
do tej grupy, podobny jest do obiektywacji, lub jest obiek­
ty wac ją.

Jakież zarysowało się przed nami zagadnienie? — Mu­
simy zdać sobie sprawę, jaki bywa stosunek życia do spada­
jących na nie gradem obiektywacyj. — Boć ono musi w jakiś 
sposób na nie reagować. A reakcje te chyba nie zawsze są 
jednakowe?...

Oto pytanie, do którego doprowadziły nas dotychcza­
sowe rozważania. Zajmiemy się nim w następnych punktach 
niniejszego rozdziału. '

X 2. S e l e k c j a u w r ó t ż y c i a

rO biektyw acje spadają gradem na życie duchowe. Ale to  
życie nie zawsze je przyjmuje. Wspominałem już o tym, że 
każdy człowiek mija obojętnie wiele dóbr, nie zauważając ich 
nawet. Tak zachowują się jednostki ludzkie, tak zachowuje 
się i duch obiektywny. Ten zaś brak reakcji, ta  obojętność jest

11*



164

najgorszym rodzajem śmierci dla obiektywacyj. W iedzą o tym 
twórcy. I dlatego wielu z nich raczej już życzy sobie, aby ich 
dzieła zostały osądzone i potępione, niż zabite milczeniem. 
Osądzenie i potępienie jest w każdym razie dowodem, że na 
nie zwrócono uwagę, że w nie wnikano, choć może bez nale­
żytego przygotowania, lub ze złym nastawieniem. Przeciwko 
temu można się bronić. Z zarzutami można walczyć. Jak  jed­
nak skruszyć mur lodowatej obojętności? Jak bronić swego 
dzieła, gdy nikt go nie krytykuje? Gdy ono nie ściąga na sie­
bie niczyjej uwagi?

Od takich reakcyj życia duchowego zabezpieczone są 
jedynie dzieła twórczości zbiorowej. Język, obyczaj i mit 
w chwili, gdy powstają, już są wspólnym dobrem wielkich 
grup społecznych. Ba też te grupy brały czynny udział w ich 
wytwarzaniu. Dzieła natomiast twórczości indywidualnej bar­
dzo często spotykają się z obojętnością lub potępiającym od­
rzucaniem. A jakkolwiek nie brak twórców, którzy, realizując 
swe ideały, odgradzali się od ludzi, lub nawet wyrażali im swą 
pogardę, to jednak twórczość jest procesem społecznym. 
Twórca świadomie, czy podświadomie pragnie jednak tego, 
aby się jego dzieła przyjmowały w. życiu zbiorowym, aby 
w nim krążyły. Gdy to nie następuje, twórczość zamiera, lub 
też czasami staje się tragiczną' walką o wartości, w które 
twórca wierzy, którym służy.

W  tej walce stają naprzeciwko siebie dwa światy: — 
z jednej strony duch subiektywny — z drugiej — duch obiek­
tywny. Każdy z nich ma swoje racje. Twórca występuje 
w charakterze sługi, czy kapłana zapoznawanych wartości; — 
duch obiektywny natomiast dokonywa niezbędnego wyboru. 
Nie tylko bowiem subiektywny duch musi mijać wiele dóbr, 
aby się skupić na wybranych. Pojemność obiektywnego du­
cha również nie jest bezgraniczna, choć, oczywiście, znacznie 
większa od pojemności jednostki ludzkiej. Zarówno też jed­
nostce, jak  duchowi obiektywnemu grozi rozproszenie i prze­
syt, gdy porcje przyjmowanych obiektywacyj są większe niż 
możność ich s tra w ie n i^



165

Niebezpieczeństwo to nie dawało się we znaki w epo­
kach o małej produkcji. Za naszych czasów natomiast zalewa 
nas po prostu fala coraz to nowych wytworów zewnętrznych, 
powodując bardzo charakterystyczną dla naszej kultury cho­
robę. Objawia się ona w postaci gorączkowej pogoni za 
wszystkim, co nowe, z czym idzie w parze niezdolność do sku­
pienia się na dziełach klasycznych, zatracanie indywidualno­
ści własnej i chaos wewnętrzny. Ludzi, którzy ulegli tej w ła­
śnie chorobie, wychłostał biczem swego ostrego słowa Fry­
deryk Nietzsche. „Wszystkie czasy i ludy" — powiedział — 
„wyzierają pstro z pęza waszych zasłon; wszystkie obyczaje 
i w iary wołają natrętnie z gestów waszych. A gdyby kto z was 
wyzbył się swych zasłon, zawoi, barw swych i gestów — po­
zostałoby właśnie dość, aby straszyć ptaki tą pozostało­
ścią" )̂.

Cóż dziwnego, że zarówno duch subiektywny, jak  obiek­
tyw ny bronią się przeciw tej chorobie za pomocą obojętności 
lub odrzucania. Postępowanie to jest tym bardziej usprawied­
liwione, gdy trafia w dobra małowartościowe lub przeciętne. 
W spółczesne życie produkuje takich dóbr więcej, niż ich może 
przyjąć — podobnie jak życie biologiczne produkuje w nad­
miarze zarodki nowych organizmów. Odbywająca się przed 
wrotami życia selekcja tego rodzaju dóbr może wychodzić 
tylko na zdrowie kulturze współczesnej.

Niestety, ten medal ma i  stronę odwrotną. Ofiarą bo­
wiem pomijania i odrzucania padają od czasu do czasu rów­
nież dobra wybiegające wysoko ponad poziom współczesnej 
sobie kultury. Zdarza się to zwłaszcza wówczas, gdy one w y­
przedzając swój wiek, nie schlebiają panującym prądom, lub 
nawet z nimi walczą.

Z wartościowych dzieł pominiętych lub odrzuconych 
niektóre odkrywa dopiero pofomność. Nie zawsze może to 
wyrównać krzywdę, która się im stała. Stosunkowo najlepiej 
umieją przetrwać obojętność współczesnych wielkie dzieła

Fr. Nietzsche, Tako rzecze Zaratustra, Z krainy oświaty



166

sztuki. Prawda to, że późniejsze pokolenia nie potrafią już 
właściwie reagować na to, co w nich było aktualnością, ale 
za to tym lepiej zdają sobie sprawę z tego, co w nich wieczne. 
Te właśnie pierwiastki cenimy w odkrytym Norwidzie.' 
Wszystko, co w nim było ponadczasowe, żyje dla nas, choć 
nie żyło dla współczesnych. A jest tego dość, aby nas do niego 
przyciągać...

Są jednak dziedziny twórczości silniej od dzieł sztuki 
związane ze współczesnością. Do nich należą przede wszyst­
kim pomysły techniczne. Wobec szybkiego postępu techniki 
ich wiek jest krótkotrwały. Toteż jeśli 'nie potrafią przezwy­
ciężyć w porę obojętności, starzeją się i już nie jnogą liczyć 
na przyjęcie się w życiu. Zastąpią je inne wynalazki.

Do bardzo aktualnych należą również dzieła polityczne 
i pedagogiczne. Zadaniem ich jest bowiem wpływać na życie 
współczesne. Gdy zostaną pominięte, właściwego celu już 
nigdy nie osiągną, choćby później cieszyły się taką sławą, jak 
„Rzeczpospolita" Platona, lub u nas Frycza Modrzewskiego 
dzieło „O naprawie rzeczypospolitej".

rozważań tych wynika, iż przyjmowanie się obiekty- 
wacyj w życiu zależy nie tylko od ich wartości, lecz również 
od życia. Te dwa czynniki muszą w jakiś sposób sobie nawza­
jem odpowiadać, aby obiektywacja się przyjęła. U podstawy 
tego stosunku leży pokrewieństwo struktur. Jest ono prze­
cież, jak już wiemy, wanmkiem wszelkiegd^wnikającego uży­
wania i kształtowania się. A właśnie te procesy — lub przy­
najmniej pierwszy z nich — musi się kierować na obiektywa- 
cję, aby ona została przez życie przyjęta. Cóż bowiem innego 
można by rozumieć przez powiedzenie, żę życie przyjmuje 
obiektywację, jeśli właśnie nie to, że ludzie poczynają jej 
w sensowny sposób używać, lub, co więcej, kształtować się 
na niej. Tak przyjęta Obiektywacja żyje. Duch potencjalny, 
którym  ona jest naładowana, aktualizuje się i staje się prze­
życiem subiektywnego, a często również obiektywnego ducha.

W akcie przyjęcia obiektywacji jest coś z wyroku losu.



167

Choć bowiem akt ten nie jest w tym stopniu niezależny od 
spraw ludzkich, co interwencje ślepych sił natury, to jednak 
nie zawsze dokładnie odpowiada wartości dzieła. Dostępują 
go nieraz obiektywacje o miernej wartości — nie dostępują 
dzieła najgłębsze, największe.

Inaczej na tę sprawę zapatrywał się Stanisław Brzozow­
ski. W  przyjmowaniu lub odrzucaniu dzieł ludzkich przez ży­
cie zbiorowe chciał widzieć najwyższy sprawdzian prawdy, 
wyrok „sędziego narodów Boga" )̂.

Niepodobna się zgodzić z takim ubóstwieniem życia 
zbiorowego. Toż jego pomyłki są aż nazbyt widoczne! Wieluż 
to już szlachetnych i mądrych nauczycieli, wielu natchnio­
nych wieszczów ono odtrąciło od siebie! Czyż u nas w XVI 
wieku Modrzewski, Kochanowski i Skarga nie mieli racji 
tylko dlatego, że ich nie chciano słuchać? Czy za obecnych 
czasów W. Foerster nie powiedział całej prawdy, nie ostrzegł 
w porę Niemiec i Europy, chociaż go Niemcy za to wyklęły, 
a Europa mu nie uwierzyła?^).

Jak  wobec tego rodzaju faktów wygląda twierdzenie 
Brzozowskiego? — Zaiste! — gdybyśmy je przyjęli, to prawda 
musiałaby się stać dla nas fałszem, a fałsz prawdą! — Któż 
po zastanowieniu się na coś podobnego przystanie?

Zgodzićby się można chyba tylko na dwie rzeczy: — po 
pierwsze, że zwłaszcza^kultura współczesna wymaga pomija­
nia i odrzucania produkowanych w nadmiarze dóbr kultural­
nych; — po drugie, że nie przyjęcie obiektywacji przez życie 
zbiorowe jest dla niej rzeczywiście w yro k iem ^ęd zia  jednak, 
który ten wyrok wydaje, nie jest nieomylny. Z historii kul­
tury wiemy, że się myli i nie zawsze swe błędy może później 
naprawić.

Nic dziwnego! — Ten sędzia nie jest Bogiem! Jest on 
czymś pośrednim między człowiekiem a żywiołem...

h Stanisław Brzozowski, Legenda Młodej Polski, Lwów 1910, str. 542. 
2) F. W. Foerster, Niemcy a Europa, Warszawa, 1939.



168

3. T r a d y c j a

^Dobro zewnętrzne, przyjęte przez obiektywnego ducha, 
krąży między ludźmi. Gdy przechodzi z pokolenia w pokole­
nie, mówimy o tradycji. W łaściwie jednak przez tradycję na­
leżałoby rozumieć wszelkie p r z e k a z y w a n i e  życia du­
chowego, niezależnie od tego, czy to się dzieje w obrębie jed­
nego pokolenia, czy szeregu pokoleń. Takie jest przynajmniej 
pierwotne znaczenie tego wyrazu. Z tradycją w tym znacze­
niu mamy do czynienia, gdy jedni ludzie przekazują drugim 
swe życie duchowe. Zachodzi to równie dobrze między rówie­
śnikami, jak między rodzicami i dziećmi, lub nauczycielami 
i młodszymi od nich uczniam ij^^ choć niewątpliwie, warunki 
dla tego przekazywania szczególnie korzystnie układają się 
wówczas, gdy ze sobą obcują przedstawiciele starszego i młod­
szego pokolenia. Jedni bowiem mają wówczas co przekazy­
wać, a drudzy podatni są do przyjmowania dzięki wielkiej 
sugestywności i plastyczności wieku dziecięcego i młodzień­
czego.

Gdyby tradycja nie była faktem dobrze znanym z do­
świadczenia i bardzo powszednim — z pewnością więcejby 
się zastanawiano nad tym, w jaki sposób ona jest możliwa? 
Ponieważ jednak mamy z nią do czynienia nieustannie, w y­
daje nam się, jak gdyby wszystko było w niej proste i natu­
ralne. Tymczasem wystarczy zacząć się nad nią zastanawiać, 
aby się okazało, że ona nastręcza sporo skomplikowanych pro­
blematów. Jakimże to bowiem sposobem się dzieje, że ludzie 
przekazują ludziom swoje życie duchowe. Toż żaden we­
wnętrzny akt tego życia nie przenosi się do życia innej jed­
nostki ludzkiej; pomiędzy bowiem światami wewnętrznymi 
nie ma bezpośredniej komunikacji. Strumień życia ducho­
wego nie przelewa się bezpośrednio nawet z rodziców na 
dzieci. Ostatnie dziedziczą pewne dyspozycje fizyczne i psy­
chiczne po rodzicach, ale gotowego życia duchowego nie dzie­
dziczą. l ż y c i e  d u c h o w e  n i k o m u  n i e  d o s t a j e  s i ę  
z a  d a r m o .  Każdy musi się go własnym wysiłkiem od po-



169

czątku dorabiać. Łatwo to wykazać na języku. Dzieci nie dzie­
dziczą języka po swoich rodzicach, lecz muszą się go uczyć. 
Jeśli zaś wychowują się w środowisku, mówiącym innym ję ­
zykiem, niż język rodziców, to ten inny język stanie się ich 
językiem. \

FSkoro bezpośrednie przekazywanie wewnętrznych aktów 
życia duchowego jest niemożliwe, to w grę wchodzi tylko 
przekazywanie pośrednią drogą bądź czynności wyrażonych 
na zewnątrz, bądź wytworów. — Tak też jest istotnie! Cudze 
życie duchowe przelewa się w nas dzięki temu, że wnikamy 
bądź w wyrażone na zewnątrz czynności kulturalne, bądź 
w wytwory — źe na czynności odpowiadamy własnymi czyn­
nościami — źe sensownie używamy wytworów, że na całym 
tym materiale kształtujemy się wewnętrznie, że wreszcie 
w procesach twórczych gotowe wzory odgrywają zawsze do­
niosłą rolę.

Życie duchowe nie urywa się wraz ze śmiercią każdej 
jednostki, każdego pokolenia. Nasi następcy nie muszą za­
czynać wszystkiego od początku bez możności prześcignięcia 
swoich poprzedników. — Czemu to zawdzięczamy? — Odpo­
wiedź wieku oświeconego brzmiała: — rozpowszechnianiu się 
dorobku naukowego i wynalazków technicznych! I— Nas ta­
kie wyjaśnienie już nie zadowala. Nawet bowi&m w proce­
sach uczenia się dostrzegamy obecnie nie tylko przyswajanie 
sobie wiadomości i umiejętności, nie tylko procesy ćwiczenia 
dyspozycyj intelektualnych, lecz również w głębi osobowości 
dokonywające się kształtowanie się struktur wewnętrznych.

Ludzie dla ludzi, pokolenia dla pokoleń otwierają się 
niewątpliwie*dzięki temu, że jedni uczą się od drugich. Ale nie 
równie większą rolę odgrywa to, że jedni drugich a s y m i- 
l u j ą  duchowo. rProces asymilacji duchowej odbywa się 
w każdej grupie społecznej, która, chcąc zabezpieczyć sobie 
przyszłość, urabia sobie nowych członków. Gdyby to urabia­
nie ograniczało się do przekazywania pewnych wiadomości 
i sprawności technicznych — to żadna grupa społeczna nie 
mogłaby polegać na swych członkach. Można bowiem poznać



170

doskonale historię danej grupy, jej ustrój, jej obyczaje, ze­
brane przez nią doświadczenie,- a jednocześnie być w głębi 
duszy obcym, a nawet wrogim jej człowiekiem, ^ is to ria  za­
notowała wiele tragicznych niespodzianek, które na tym tle 
powstały. Do pamiętnych należy klęska legionów rzymskich 
w Teutoburskim lesie. Zgotował ją pozornie zlatynizowany 
Arminius. — A nasi „Volksdeutsche"! — czyż oni nie są rów­
nież pouczającym przykładem?

Asymilacja zatem może być powierzchowna i niepewna. 
Taka asymilacja, oczywiście, nie zabezpiecza przyszłości gru­
pie. Polegać na swoich członkach może ona dopiero wówczas, 
gdy jej cele staną się ięh celami. Głęboka i pewna asymilacja 
wymaga zatem introcepcji! W  parze zaś z i n t r o c e p c j ą  
ddzie, jak już wiemy, pokrewieństwo struktur wewnętrznych.

[ Teraz dopiero dotarliśmy do rdzenia sprawy. Proces asymila­
cji duchowej zasadza się na przekazywaniu kandydatom na 
członków c e l ó w  grupy, a wraz z tym na urabianiu ich 
s t r u k t u r  w e w n ę t r z n y c h .

Jeżeli brać pod uwagę tylko zmiany, które ten proces 
wywołuje w strukturach wewnętrznych, nie będzie on się ni­
czym istotnym różnił od znanego nam już procesu kształto­
wania się. Jedyna różnica polega na tym, że dawniej ujmo­
waliśmy ten proces od strony kształtującej się jednostki, 
obecnie zaś — od strony kształtujących ją w p ły w ó '^  Proces 
kształtowania s i ę  stał się w tym oświetleniu procesem 
k s z t a ł t o w a n i a .

Na proces ten można spojrzeć jeszcze bardziej od ze­
wnątrz, przenosząc uwagę ze zmian, zachodzących w struk­
turach wewnętrznych, na rolę tego procesu w życiu społecz­
nym. Będzie to zarazem wymagało opuszczenia terenu filo­
zofii kultury i przeniesienia się na grunt socjologii życia du- 
chowego.(^ tego punktu widzenia przedstawi nam się on jako 
proces w y c h o w a w c z y ń ) .

Paul Barth, rozpatrując wychowanie z tego stanowiska.
Tak go też ujął F. Znaniecki w swojej Socjologii Wychowania, 

Warszawa, 1928, t. I, Wstęp.



171

przyrównał je do procesu rozrodczego. Jak  biologiczny pro­
ces rozrodczy dąży do zapewnienia przyszłości gatunkowi, 
tak  wychowanie przedłuża, a często i rozszerza życie społe­
czeństwa. Na tym jednak podobieństwo się kończy, a zaczy­
nają różnice. Biologiczny proces rozrodczy nie wystarcza, gdy 
chodzi o zapewnienie przyszłości społeczeństwu. Przycho­
dzące bowiem na świat dzieci nie są c z ł o n k a m i  społe­
czeństwa, lecz materiałem na członków. Z tego m a t e r i a ł u  
musi społeczeństwu nowych członków urobić wychowanie, 
nastawiając wolę nowego pokolenia na cele grupy. Nie jest to 
już proces biologiczny, lecz d u c h o w y .  W ychowanie zatem 
jest „ d u c h o w y m  rozradzaniem się społeczeństwa". W y­
starczy zresztą powiedzieć, że ono jest „rozradzaniem się spo­
łeczeństwa". Społeczeństwo bowiem, będąc „systemem chceń, 
może się rozradzać tylko na drodze duchowej — a m ianow i-' 
cie, przez oddziaływanie na wolę, oraz na kierujące nią przed­
stawienia" J:).

Te procesy otwierają prądom życia duchowego drogę 
przez pokolenia. Bez nich życie duchowe nie miałoby dali. 
One są podstawowym warunkiem wszelkiej historii. W nich 
jest ten duch obiektywny, który nas otacza swą atmosferą 
od dzieciństwa. ^

Przelewanie się życia duchowego z jednostki do jed­
nostki, z pokolenia na pokolenie ogromnie jest ułatwione, gdy 
ono jest życiem obiektywnego ducha. Jego bowiem wymiary 
są większe od wymiarów jednostki ludzkiej, czy całego po­
kolenia. Żyjąc w ciągu wieków i nawet tysiącleci, przerzuca 
on nieustannie mosty między jednostkami i pokoleniami. 
W pływając na kształtowanie się struktur wewnętrznych, w y­
twarza pokrewieństwo duchowe między członkami grupy, 
w której żyje. Obiektywacje zaś, które niesie w swym nur­
cie, stają się wspólnym dobrem dziadów, ojców i wnuków^).

h Paul Barth, Die Philosophie der Geschichte als Soziologie, Lipsk, 
1922, t. I, Rozdz. p. t. Die Gesellschaft ein geistiger Organismus.

Max Scheler (Wesen und Formen der Sympathie, Bonn, 1923, str. 
40—42) chce rozumieć przez tradycję tylko ten właśnie wypadek przeno-



172

W ynika stąd, iż w systemie pojęć, dotyczących życia 
duchowego, pojęcie tradycji bynajmniej nie należy do naj­
prostszych. Jest ono uwarunkowane przez prostsze od niego 
pojęcia czynności kulturalnej, dobra kulturalnego, oraz trzech 
podstawowych procesów duchowych. W  pracy niniejszej 
idziemy stale od pojęć prostszych do coraz bardziej złożo­
nych. Tym się też tłumaczy, dlaczego w Rozdziale VI nie 
wprowadziliśmy pojęcia tradycji do definicji czynności kul­
turalnej. Istotnie, gdybyśmy byli zdefiniowali czynność kul­
turalną jako czynność telehormiczną, która przechodzi w tra ­
dycję, tobyśmy byli przedwcześnie wprowadzili do naszego 
systemu i pojęcie dobra kulturalnego, i pojęcie procesów du­
chowych, bez których nie mogłoby zachodzić przyjmowanie 
się dóbr kulturalnych. Nie uwzględnilibyśmy byli natomiast 
dóbr pominiętych i odrzuconych. Te wytwory, przy definicji 
zbudowanej na tradycji, nie mogłyby należeć do dóbr kultu­
ralnych. Tak srogim dla nich nie był nawet Stanisław Brzo­
zowski. Stawiał on je poza życiem zbiorowym; akty pomija­
nia lub odrzucania uznawał za nieomylnie sprawiedliwe — 
to prawda! Ale wytworom pominiętym nie odmawiał charak­
teru dóbr kulturalnych. I słusznie! Choć bowiem wytwory te 
nie krążą wraz z prądem życia duchowego, to jednak mogą 
si^ jeszcze dostać do tego prądu; — tak długo przynajmniej, 
dopóki dzieje ludzkości nie zostaną zamknięte.

Życie duchowe zawdzięcza wchłoniętym przez siebie 
obiektywacjom bardzo wiele. Będąc jak gdyby ciałami sta­
łymi w jego płynnym nurcie, są one czymś, co się wśród cią­
głych zmian stosunkowo najmniej zmienia. Do utrwalonych 
w fizycznym materiale wytworów duch obiektywny może po­
wracać wielokrotnie w przeciągu długich okresów czasu, za-

szenia się życia duchowego. Podkreśla on przy tym, że proces ten od­
bywa się n i e ś w i a d o m i e .  Tradycja jest dla niego przeciwieństwem 
ś w i a d o m e g o  przekazywania dóbr kulturalnych n. p. drogą szkolnego 
nauczania i jest czymś pośrednim między dziedziczeniem dyspozycyj psy­
chicznych a świadomym przekazywaniem kultury. — Ja używam wyrazu: 
tradycja w znaczeniu obejmującym zarówno świadome jak nieświadome 
przekazywanie życia duchowego.



173

.stając ten sam ich plan przedni. To mu pozwala utrzymywać 
związek ze swoją przeszłością i czerpać z niej wzory na przy­
szłość. Czczone przez całe pokolenia obiektywacje stają się 
dlań „arką przymierza między dawnymi i młodszymi laty". 
Ta arka jest wspólnym dobrem wszystkich członków grupy. 
Przy niej oni się skupiają, jednoczą. Tę arkę jedne pokolenia 
przekazują drugim. Otoczone nimbem tradycji dobra ze­
wnętrzne zapewniają w ten sposób życiu duchowemu jedność, 
ciągłość i konsekwencję, do czego same tylko płynne czyn­
niki życia zapewne by nie doprowadziły.

jRTe dość na tym. Przyjęte obiektywacje stają się t r w a ­
ł y m i  wzorami życia dla licznych pokoleń. Na nich człon­
kowie grup społecznych dorabiają sią swoich struktur we­
wnętrznych — w oparciu o nie rozwijają się procesy twórcze.

W zorami życia w tym znaczeniu są nie tylko obiektywa­
cje. Tę rolę odgrywają również struktury wewnętrzne. Że pod 
ich bezpośrednim wpływem najłatw iej dorabiamy się własnej 
osobowości, o tym była już mowa powyżej .\ Zaznaczyliśmy 
również, że struktury wewnętrzne są podstawą wszelkich 
procesów twórczych. Ich rola jest pierwszorzędna zwłaszcza 
w tym typie twórczości, który nazwaliśmy twórczością we­
dług własnego ideału.

Tradycję, polegającą na przelewaniu się życia duchowego 
z jednych struktur wewnętrznych do drugich dzięki bezpo­
średniemu obcowaniu ludzi z ludźmi nazywamy — ż y w ą .  
Nic nie może w kulturze zastąpić żywej tradycji. Jest ona 
procesem p o d s t a w o w y m .  Rozumiał to doskonale już 
Plato. „Mistrz, k tóry wiedzę posiada" — powiedział — „pisze 
ją w  duszy ucznia. Ona potrafi odpierać napaści i wie, do 
kogo mówić, a przed kim milczeć potrzeba". Mowa pisana — 
to m a r a  tylko „mowy żywej i pełnej ducha" )̂.

Jednak bez tej „mary" obejść się nie możemy, zwła­
szcza gdy chodzi o działanie na szerokie masy i wielkie

Platona Faidros w tłum. W. Witwickiego, Lwów—Warszawa, 
1922, str. 114.



174

okresy czasu. Struktury wewnętrzne, właśnie dlatego, ż& 
żyj^ — nis są długowieczne i mogą wpływać przez bezpo­
średnie obcowanie tylko na niewielką liczbę najbliższych. 
Tymczasem obiektywacje krążą nieraz wśród milionów ludzi  ̂
i trw ają często przez pokolenia. Dzięki temu wzór 'zaw arty  
w obiektywacji działa szerzej i dłużej od żywej osobowości, 
choć istotnie, jest tylko jej „marą".

Jezus wpłynął bezpośrednio na szczupłą garstkę uczniów. 
W śród milionów rozeszła się dopiero Ewangelia — i to wów­
czas, gdy już stała się utrwaloną za pomocą pisma obiekty- 
wacją. W tej obiektywacji przechowała się dla nas postać 
Założyciela chrześcijaństwa, jako jej sens wewnętrzny. Czy 
dużo jest jednak ludzi, na których by lektura Ewangelii dzia­
łała tak głęboko, jak żywy Jezus — na swych uczniów?

Nie lekceważmy jednak znaczenia obiektywacyj dla ży­
cia duchowego. Istnienie d ł u g o w i e c z n y c h  wzorów nie 
tylko wpływa ustalająco na prąd życia duchowego, lecz rów­
nież umożliwia szybkie przyswajanie sobie dorobku przeszło­
ści. Zawdzięczając obiekty wac j om, nowe pokolenia w ciągu 
stosunkowo krótkiego czasu dochodzą do wnikającego uży­
wania dóbr kulturalnych, których wytworzenie wymagało ca­
łych wieków. W ieleż to czasu np. musiało upłynąć, zanim po­
wstała współczesna fizyka! A jednak można się w niej zorien­
tować już po kilku latach nauki, a po kilkunastu — dojść do 
opanowania przynajmniej niektórych działów. W  podobnym 
stosunku skraca się czas potrzebny do wżycia się w spada­
jące na nas po przodkach dziedzictwo moralne, estetyczne, 
techniczne...

W bogatych kulturach, jak  nasza, nikt nie dochodzi do 
używania wszystkich obiektywacyj. Tylko stosunkowo m ała^ 
ich cząstka jest naprawdę „wspólnym dobrem". Są to obiek­
tyw acje, należące do p o w s z e c h n e g o  wykształcenia. Do 
iimych dochodzi młodzież, przygotowująca się w szkołach 
średnich do studiów wyższych. Jeszcze inne należą do zawo­
dowego wykształcenia. A są i takie, do których docierają 
tylko nieliczni-badacze i znawcy.



175

lTT)zięki takiemu zróżnicowaniu społeczeństwo może opa­
nować znacznie więcej obiektywacyj, niż najzdolniejsza i naj­
pracowitsza jednostka. Szybkie zaś opanowanie obiektywacyj 
pozwala mu zwłaszcza w dziedzinie nauki i techniki (gorzej 
z moralnością!) posuwać się coraz dalej naprzód. Im szybciej 
przerabiamy puściznę przeszłości dzięki gotowym wzorom 
i specjalizacji — tym więcej pozostaje nam energii i czasu 
na wytwarzanie nowych obiektywacyj, doskonalszych od po­
przednich. W ten sposób trwałe wzory umożliwiają następ­
nemu pokoleniu wykraczanie poza dorobek pokoleń poprzed­
nich. Obiektywacje są niezbędnym warunkiem postępu.

Często się postęp przeciwstawia tradycji. O tym prze­
ciwieństwie będziemy mówili w  następnym punkcie tego roz­
działu. Tutaj musimy stwierdzić, iż gdyby nie było trady­
cji — nie mogłoby być i postępm^Tak przynajmniej mają się 
rzeczy, gdy tradycja przekazujĆTnie' powierzchowną tylko 
skorupę dóbr kulturalnych, ale ich s e n s  wewnętrzny: Ten 
sens, jak wiemy, jest zawsze jakimś celem, jakąś wartością — 
i to normatywną. Tradycja te cele, te wartości przekazuje, do­
prowadzając do ich i n t r o c y p o w a n i a ^ )  coraz to dalsze 
kręgi społeczne, coraz nowe pokolenia.

I^ ^ a lk a  o wolność" — powiedział Byron — »gdy się raz 
zaczyna, z ojca krwią spada dziedzictwem na syna" )̂. — Nie 
tylko walka o wolność! Z pokolenia w pokolenie przechodzi 
również walka o świętość, o dobro, o piękno, o prawdę. Tra­
dycja podsyca dążenie do wartości absolutnych. Czyni to 
przede wszystkim żywa tradycja. Ale i przekazywane obiek- 
tywacje działają w tym kierunkm ^— Nic dziwnego! — toż 
najcenniejsze z nich powstały z dążenia do najwyższych w ar­
tości! — Z czego powstały — do tego prowadzą! W  przewod­
nich dobrach zawiera się zawsze apel, wzywający do służe­
nia światu wartości absolutnych — choć niewątpliwie — nie 
wszyscy go słyszą...

o  introcepcji patrz wyżej, Rozdz. IX, p. 3. 
Giaur w tłum. A. Mickiewicza.



176

Mylnie tłumaczyłby te fakty, kto by je chciał przypisy­
wać samemu tylko działaniu od zewnątrz tradycji. Bez aktyw ­
ności ducha subiektywnego one by nigdy nie powstały. Tra­
dycja nigdyby nie spowodowała idących przez pokolenia dą­
żeń do reahzowania wartości absolutnych, gdyby trafiała na 
istoty bierne. Byłaby ona wówczas podobna do posiewu, który 
padł na jałową opokę. — Gruntem urodzajnym dla niej jest 
człowiek, który sam z siebie dąży do celów, wykraczających 
poza bezpośrednie podniety, a więc jest z natury telehor- 
miczny. Dodatnie działanie tradycji na człowieka polega na 
budzeniu drzemiących w nim tęsknot do wyższych wartości, 
na wyzwalaniu jego tendencyj twórczych, na kierowaniu ich 
ku wartościom uznanym przez społeczeństwo, na otwieraniu 
wreszcie przed nim wielkich perspektyw historycznych.

f^e lem  ostatecznym leżącego u podstawy tradycji — 
a więc i historii — arcyludzkiego dążenia do świata wartości 
są wartości absolutne. To wynika ze znanego nam już faktu 
transcendencji. Dlatego to H. Rickert i S. Hessen mogą 
twierdzić, iż historia nie byłaby możliwa bez tego niewyczer- 
palnego zadania, którym  dla wszystkich pokoleń ludzkich są 
wartości absolutne. „Przeszłość" — powiedział S. Hessen — 
„nie znika bez śladu, ale zachowuje się, przechodzi w trady­
cję właśnie dzięki temu, że stanowi etap na drodze do wiecz­
nego i niewyczerpalnego celu. Gdyby nie było jedności 
i wieczności celu — nie byłoby również wieczności przetrwa­
nia. Ocalić przeszłość od zapomnienia, zachować ją na 
wieczne czasy może tylko to, co samo jest poza czasem. Tym 
czymś jest stojący przed nami wieczny cel wszystkich dążeń 
kulturalnych. Ten cel nigdy nie jest danym nam dobrem. Jest 
on zawsze dla nas zadaniem i tylko zadaniem )̂. \

S. I. Hessen, Osnowy Pedagogiki, wwiedienije w prikładnuju 
-fiłosofiu, Berlin, 1923, str. 31—32.



Rozdział XI

BOJOWANIE I POZNAWANIE

1. N a p i ę c i a  i r o z ł a d o w a n i a

Rozmaity bywa stosunek życia do przekazywanych przez 
tradycję obiektywacyj. Wiadomo, czym były zabytki kultury 
grecko-rzymskiej dla Odrodzenia. Wiadomo, jak  .Reformacja 
szukała prawdy w Piśmie Świętym. Ale Odrodzenie, czcząc 
starożytność, odwracało^ się od tradycji, pozostawionej przez 
późne Średniowiecze, a Reformacja oskarżała tę tradycję
0 zepsucie wiary i skażenie obyczajów. Epoki te  zatem, od­
rzucając bliższą tradycję, cofały się do dalszej. Jeszcze rady­
kalniej postawiło sprawę Oświecenie, przeciwstawiając ro­
zum wszelkiej w ogóle tradycji. W  podobny sposób współ­
czesna Rewolucja rosyjska przeciwstawia znienawidzonej 
przeszłości — doktrynę.

Nie tylko epoki historyczne tak rozmaicie zapatrują się 
na tradycję. Z podobną rozbieżnością sądów można się spot­
kać wśród narodów, klas społecznych i jednostek. Tradycja 
w  jednych wypadkach jest przedmiotem czci, umiłowania
1 dumy — w innych budzi — niechęć, pogardę, nienawiść. — 
„Chwała ojcom naszym!" wołał hr. Henryk, „ostatni dziedzic 
ich myśli i dzielności, ich cnót i błędów". — „Głupstwo i nie­
dola kraju całego — oto rozum i moc wasza! — Rzucam prze­
kleństwo, należne starości!" — odpowiedział na to Pankracy, 
„człowiek bez imienia, bez przodków, bez anioła stróża...".

Czemu przypisać tak rozmaity stosunek życia do trady­
cji? — Temu niewątpliwie, że tradycja raz działa na życie w y­

życie duchowe 12



178

zwalająco — drugi raz hamująco. Dotychczas mówiliśmy 
o wyzwalającym wpływie tradycji. Czas teraz zwrócić uwagę 
na odwrotną stronę medalu.

Że tradycja musi bardzo często nakładać na życie pęta, 
to wynika z zasadniczego przeciwieństwa, zachodzącego mię­
dzy obiektywacją, a życiem. Gdy bowiem życie jest nieustan­
nie zmieniającym się i rwącym wciąż dalej procesem, obiek- 
tywacja jest rzeczą zrobioną po to, aby trwać jak najdłużej 
w możliwie niezmiennym stanie. Rzecz ta jęst, co prawda, na­
ładowana duchem, ale duch tkwiący w obiektywacji nie jest 
ż y w y m  duchem. Do tego, aby się ożywił, potrzeba współ­
działania z nim życia. Niestety, życie, w które on spada, nigdy 
nie jest i nie może być tym samym, które go wydało ^  a przy 
tym ciągle pędzi naprzód. Skutkiem tego nawet przyjęte już 
przez życie obiektywacje po pewnym czasie tracą swój we­
wnętrzny związek z życiem i stają się czymś, co nurt życia 
duchowego jeszcze ze sobą niesie, ale co życiu już nie prze­
wodniczy, co nim nie kieruje, co go nie wyzwala, a może się 
stać dla niego zTaytecznym balastem, albo nawet tamującą je 
p rzes^odą.

'^Jakże sobie radzi życie z przyjętymi obiektywacjami, 
gdy pomiędzy nim i nimi poczyna się na tym tle zarysowy­
wać rozdżwięk coraz wyraźniejszy? — Najłagodniejsza jego 
reakcja zmierza zazwyczaj do tego, aby p r z y s t o s o w a ć  
do swoich wymagań to, co się im opiera.

Dzieje się to w ten sposób, że życie przekształca obiekty- 
wację według swoich potrzeb. — Pewien Chińczyk, chcąc 
uczcić europejczyka, wydał ucztę i posłał po niego do mie^ 
szkania palankin, pozbawiony dna. Europejczyk, drepcząc na 
własnych nogach w  niesionym nad nim palankinie, pomyślał 
sobie: — to się różni od chodzenia na piechotę tylko zaszczy­
tem. — Ten palankin bez dna jest przykładem obiektywacji, 
przekształconej przez życie. Z środka lokomocji stał się on 
czymś w rodzaju b^dachim u, służącego do uczczenia gościa. 
Przekształceniu uległ zarazem i sens obiektywacji i jej plan 
prz:edni.



179

Podobny wypadek zachodzi, gdy w związku ze zmianą 
znaczenia wyrazu zmienia się i jego brzmienie.[Dobrym przy­
kładem są niezrozumiałe obecnie dla ludu imiona różnych 
świętych z kalendarza. Na miejsce znaczenia, które przywią­
zuje do nich tradycja kościelna, lud podstawia to, co się wiąże 
z jego pracą rolniczą i odpowiednio je przekręca. Tak np. na 
Ukrainie z M akkawija (Machabeusza) zrobił się „św. Makp- 
wij" dlatego, że ten święty przypada na czas zapylania się 
maku. Lud jest przekonany, że św. Makowij mak wiejeó

Przedni plan obiektywacji bardzo często jest mniej pla­
styczny od drugiego planu. W  takich wypadkach życie zado­
wala się przekształcaniem drugiego planu, nie ruszając pierw­
szego. Z poprzednich wywodów pamiętamy, na czym ten 
drugi plan polega. Stanowi go z n a c z e n i e  obiektywacji. 
Stanowi go i s e n s obiektywacji w tych wypadkach, gdy sens 
i znaczenie nie zbiegają się ze sobą.

Ze drugi plan obiektywacji ulega pod naporem życia róż­
nym zmianom, o tym mówiliśmy już niejednokrotnie. Daw­
niejsze uwagi i przykłady wystarczy obecnie uzupełnić powo­
łaniem się na to, że istnieją pewne gałęzie nauki, specjalnie 
zajmujące się interesującą nas sprawą, jak np. semasjologia, 
badająca wędrówki znaczeń tworów językowych. Mnóstwo 
przyczynków dają również takie nauki, jak etnografia, histo­
ria prawa, historia kultury. M ateriału zatem nie brak, pozo­
staje tylko uchwycić na jego podstawie przynajmniej główne 
linie, po których idą dokonywujące się przemiany.

Trzy, jak się zdaje, można rozróżnić wypadki. Pierwszy 
polega na tym, że nowe znaczenia obrastają dokoła pierwot­
nego, do końca z nim harmonizując, choć mogą je prze’̂ yż- 
szyć bogactwem i głębią. — W  ten sposób wzbogaca się zna­
czenie takiego np. symbolu, jak orzeł biały. Od wieków jest 
on symbolem państwa polskiego. Te 'jednak przeżycia, któ­
rych jest wyrazem, były uboższe za czasów Mieszka I, niż za 
Stefana Batorego. Cóż dopiero mówić o ich bogactwie i głębi 
u naszych poetów i filozofów w epoce romantyzmu! A prze­
życia ostatnie! — czyż one nie oplotły się dokoła tego, co nam

12*



180

przekazała przeszłość? — czy dadzą się kiedykolwiek od niej 
oderwać?... Znaczenie zatem tej obiektywacji narasta z cza­
sem, nie odchylając się od pierwotnego pionu. Zmienianie się 
obiektywacji w tym kierunku będziemy nazywali jej w z b o ­
g a c a n i e m  s i ę .

/Proces ten szczególnie dobrze możemy obserwować na 
wielkich dziełach sztuki. Żyjąc w ciągu stuleci, wchłaniają 
one jak gdyby w siebie przeżycia licznych pokoleń, a jedno­
cześnie coraz bardziej pociągają ku sobie tym, co w nich w y­
niesione ponad jednostronność poszczególnych okresów, czy 
epok. Obcując z wielkimi arcydziełami przeszłości, pogrą­
żamy się niejako w to, co ogólno-ludzkie i .w ie c zn ^

W drugim wypadku nowe znaczenia z początku harmo­
nizują z pierwszym, z czasem jednak odchylają się od niego 
coraz bardziej, aż wreszcie pierwotne znaczenie idzie w nie­
pamięć, na jego miejsce zaś wchodzi coś odmiennego. Po tej 
linii szły np. zmiany znaczeń wyrazu „idiota". W  starożytnej 
Grecji oznaczał on obywatela, stroniącego od urzędów, wio­
dącego żywot prywatnego człowieka — obecnie zaś oznacza 
osobnika, posiadającego inteligencję najniższego stopnia.

W obydwu wypadkach mamy do czynienia z procesami 
twórczości zbiorowej, skierowanymi na drugi plan już kiedyś 
wytworzonej i przyjętej obiektywacji. Procesy te związane 
są z wnikaniem w tę obiektywneję. Nie jest to jednak wnika­
nie historyka, które zmierza do w ykrycia znaczenia, jakim 
ono kiedyś było naprawdę, lecz wnikaniem tworzącego hi­
storię życia. To wnikanie częściej p r z e t w a r z a  znaczenie 
obiektywacji, niż je odtwarza. Przetwarzając je zaś, zbliża 
całą obiektywację do siebie i napełnia sobą. Obiektywacja 
nie odpada, jak  coś martwego, od życia, lecz nadal do niego 
należy. Jest to możliwe dzięki powolnym przemianom, którym 
ulega jej plan drugi. Stajemy tu wobec ciekawego odwróce­
nia stosunków. W ykazywaliśmy przedtem, iż sztywność 
pierwszego planu pozwala przetrwać planowi drugiemu. 
Obecnie wypada stwierdzić, iż’ plastyczność drugiego planu



181

pozwala dłużej utrzymywać się w prądzie życia całej obiekty- 
wacji, a więc i jej planowi pierwszemu.

Uciekając się do terminów arytmetycznych, można po­
wiedzieć, iż w pierwszym z rozpatrzonych wypadków życie 
coś do drugiego planu obiektywnej i dodaje — w drugim na­
tomiast coś dodaje, a coś odejmuje. Możliwy jest jeszcze 
i trzeci wypadek, polegający jeśli nie wyłącznie, to w każ­
dym razie głównie na odejmowaniu. Życie w  tym wypadku, 
nie mogąc przystosować do siebie obiektywnej i w inny spo­
sób, rozbraja ją niejako, skazując na utonięcie w niepamięci 
wszystko, co może w niej razić, albo się opierać.^^ie pamię­
tamy np. kłaniając się znajomemu na ulicy, że to zwyczaj 
niewolniczy. Wywodzi on się stąd, że niewolnicy za rzym­
skich czasów chodzili z ogolonymi do połowy głowami i obo­
wiązani byli ułatwiać swemu panu kontrołę, iż im włosy nie 
odrosły, coby mogło ułatwić ucieczkę. Nic z tego nie zacho­
wało się we współczesnym ukłonie, nawet gdy czasem łączy 
się ze słowem: servtis. Pozostała zewnętrzna forma, nieraz na­
wet nie wyrażająca uczucia szacunku. — A grzecznościowe 
formy adresowania łistów? Wielmożnymi Panami tytułowali­
śmy adresatów, choć wiemy, że oni nigdy wielmożami nie byli 
i nie będą. Któżby używał tych feudalnych tytułów, gdyby 
wnikał w ich znaczenie? Ale tego właśnie nie czynimy! Uży­
wamy ich z przyzwyczajenia, mechanicznie. Dawniej były one 
wyrazami żywych stosunków; — obecnie są tyłko formą. — 
Proces idący w tym kierunku nazwiemy w y c z e r p y w a ­
n i  e m s i ę obiektywacji. Nie trudno zauważyć, iż proces wy­
czerpywania się jest przeciwieństwem procesu w z b o g a c a ­
n i  a s i ę obiektywacji.

Życie posiada inny jeszcze sposób rozbrajania opornych 
obiektywacyj. Zamiast pozbawiać je znaczenia i sensu, prze­
staje ono je brać poważnie — poczyna je traktować lekkOr 
z uśmiechem, lub symbolicznie. Mnóstwo jest starych oby­
czajów, które w ten sposób zostały przystosowane do wyż­
szej, subtelniejszej kultury. Tak np., kapłani rzymscy, zamiast 
wrzucać do Tybru trzy ścięte głowy ludzkie, jak  tego wyma-



182

gał dawny kult religijny, wrzucali za czasów Cesarstwa trzy 
główki makowe. Z dawnego rozbójnictwa pozostało w Tatrach 
zarabianie na gościach podczas sezonu, ...i taniec zbójnicki. 
Pogańskie święto sobótek, któreby zgorszyło niejedną starą 
ciotkę, przeistoczyło się w miłą zabawę ludową. Tego rodzaju 
„obłaskawione" obyczaje niczym nie rażą człowieka współ­
czesnego. Mają one, przeciwnie, dużo uroku właśnie dlatego, 
że w nich odzywają się „echa prawieku", nie niosąc już nic 
z barbarzyństwa dawnych „dobrych" czasówl

Tak wyglądają te reakcje życia, któreby można nazwać 
łagodnymi. Działając na przyjęte obiektywacje w ciągu dłu­
gich okresów czasu, nieraz w ciągu wieków, a nawet tysiąc­
leci, powodują one e w o l u c j ę  ich drugich planów, połą­
czoną czasami ze zmianami i w pierwszych planach. — Nie 
zawsze jednak proces ten przebiega w taki sposób.j^ywa i tak, 
że zamiast powolnej ewolucji następuje gwałtowna rewolu­
cja. To się zdarza wówczas, gdy życie w ciągu długich okre­
sów czasu nie może przystosować obiektywacyj do swych 
potrzeb. Przyczyna tej niemożności bywa rozmaita. Może 
nią być opinia publiczna warstw  rządzących, broniąca zaciekle 
stanu posiadania. Może być polityka władzy duchownej lub 
świeckiej, nie dopuszczająca żadnych zmian w starym po­
rządku, choć on już zmurszał i życie domaga się „nowego 
ładu ".i

"R zek a , o ile ma bieg swobodny, powoli rzeźbi linie 
swoich brzegów. Gdy natomiast zamknąć ją tamą, a ona tę 
tamę przerwie, ogromna masa wezbranego żywiołu rzuca się 
nagle do szturmu i niszczy wszystko po drodze. — Podobnie 
dzieje się i z życiem duchowym. Rozwijając się swobodnie, 
przystosowuje ono do siebie przyjęte obiektywacje w co­
dziennym niejako trudzie. Gdy jednak jakieś przeszkody nie 
dopuszczają do stałego rozładowywania się napięcia pomię­
dzy przyjętymi obiektywacjami i życiem — wówczas to na­
pięcie rośnie, aż wreszcie staje się potęgą, która niszczy 
i przeszkodę, i sztucznie ochraniane przez nią obiektywacje.

Sprawdzić ten pogląd łatwo na W ielkiej rewolucji fran-



183

cuskiej i W ielkiej rewolucji rosyjskiej. Obydwie nastąpiły 
po długotrwałym zahamowaniu życia przez „stary porządek". 
Obydwie pogardziły stopniowym przekształcaniem przekaza­
nych przez tradycję obiektywacyj. Zniszczyć przeszłość i na 
jej gruzach zbudować zupełnie nową przyszłość: — to stało 
się ich hasłeiidj

Zupełnym jego przeciwieństwem jest zasada, którą kie­
ruje się w swoim rozwoju od wieków naród angielski. Posłu­
chajmy,. co na ten temat powiedział A. Maurois w zakończe­
niu swej „Historii Anglii", — „Dwie przede wszystkim cenne 
cnoty: konsekwentna ciągłość i giętkość zapewniły Angłii 
spokojną ewołucję. Lord Balfour mawiał: „Lepiej popełniać 
absurd, który był zawsze popełniany, niż zrobić coś mądrego, 
czego jeszcze nikt nie robił", Anglią obecnie, jak zawsze, rzą­
dzą precedensy. Po dziesięciu wiekach arystokracja ziemiań­
ska pełni ofiarnie służbę państwową. Korona, parłament, uni­
w ersytety pozostają wierne tradycjom i obyczajom średnio­
wiecznym. Prawa leśne, ustanowione jeszcze przez W ilhelma 
Zdobywcę, osłaniają swym błednącym cieniem ostatnich my­
śliwych, goniących lisa konno z chartami.

Jednak zdolności adaptacyjne narodu angielskiego są 
równie wielkie, jak  jego konserwatyzm. Stare instytucje 
zawsze uznają, przyjmują i przyswajają sobie to, co nabrało 
mocy w nowym życiu. Dłatego też Anglią nigdy nie wstrzą­
snęła prawdziwa rewolucja. Krótkie rewolty, wytykające 
drogę jej historii, były tylkó zmarszczkami na powierzchni 
Oceanu, a „prześwietna" Rewołucja 1688 r. sprowadzała się do 
zmiany osób dających podpisy^).

Ale też Anglia „nigdy nie zaznała monarchii absolutnej". 
Ludzie sprawujący w niej rządy, powoływali do udziału we 
władzy i odpowiedzialności warstwę po warstwie społecz­
nej — w Vniarę jak one dochodziły do dojrzałości politycznej. 
W  ten sposób wprzęgano po kolei do rydwanu państwowego

1) André Maurois, Histoire d'Angleterre, Paris, 171 édition, str. 
730—731.



184

lennych panów, rycerzy, drobnych ziemian, kupców, rzemieśl­
ników, fermerów — aż wreszcie i robotnicza partia pracy do­
szła do władzy, aby potem stać się „opozycją Jego Krółew- 
skiej Mości". „Przekształciwszy w ten sposób po kolei wszyst­
kie grupy możliwych malkontentów w rzeczywistych współ­
pracowników, rządy angiełskie mogły przyznać narodowi tym 
szersze swobody, im mniej się czuły zagrożone" )̂.

Otóż i mamy dwie postawy życia wobec tradycji! Pier­
wiastek rewołucji wobec krępujących obiektywacyj zawiera 
się w każdej. W  jednej jednak ta rewolucja jest rozłożona na 
drobne raty  i łączy się z poszanowaniem przeszłości; — w dru­
giej odbywa się gwałtownymi uderzeniami, przedziełonymi 
dłuższymi okresami zewnętrznego zastoju.

2. D r a m a t  ż y c i a  . d u c h o w e g o

Życie duchowe nie jest siełanką, lecz dramatem. Akcja 
tego dramatu wymaga nieustannego napięcia od jego akto­
rów. — Nie znaczy to bynajmniej, aby napięcie w życiu nigdy 
nie słabło, aby nie ustępowało często ińiejsca wygodnemu 
kwietyzmowi. Z historii kułtury możnaby przytoczyć wiełe 
przykładów takiego rozłeniwienia się. Nie dałeko sięgając, 
pełno tego w naszych własnych dziejach. Nigdy dotychczas 
nie umieliśmy wytrwać długo w napięciu. Miewaliśmy okresy 
wspaniałych wysiłków. Były one jednak zawsze krótkie. Po 
nich następowały długie epoki łatwego życia, bezmyślności 
i marazmu. Mówiąc zatem, że życie duchowe jest dramatem, 
w y m a g a j ą c y m  napięcia, chcemy tylko zaznaczyć, iż ży­
cie rozleniwione, pomimo pozorów świetności, zawsze stacza 
się w dół ku bezduszności i rozprzężeniu; — życie natomiast 
twórcze i zdobywcze wymaga rosnących z biegiem czasu w y­
siłków.

Przyczyny takiego stanu rzeczy tkwią głęboko w samym

Tamże, str. 730.



185

miąższu życia duchowego.^ Toż ono całe wyrosło na gruncie 
telehormizmu. Dążenie zaś do jakiegokolwiek celu zawsze 
jest połączone z napięciem. Im przy tym ten cel jest dalszy, 
tym napięcie musi być bardziej intensywne i długotrwałe. 
A człowiek tym się właśnie różni od wszelkich innych zwie­
rząt, iż sobie stawia coraz dalsze cele, aż wreszcie, wykracza­
jąc poza wszystko, co może istnieć, kieruje swoją horme na 
wartości absolutne. Na tym polega transcendencja celów. 
W związku z tym rosną w życiu duchowym napięcia, pojawia 
się też postulat nie tylko ich intensywności, ale i stałości.

f i y c i e  duchowe rozwija się pomiędzy dwoma biegunami. 
Jednym jest to, co istnieje, czyli byt — drugim to, co nie 
istnieje, ale być powinno, czyli świat wartości normatyw­
nych. Do tego świata należą c e l e  czynności kulturalnych, 
przez nastawienie na ten świat dobra kulturalne nabierają 
s e n s u .  Świat związanych wartości normatywnych jednak 
uwarunkowany jest, jak o tym już była mowa, subiektywnie 
i obiektywnie. Obydwa rodzaje warunków tkwią swymi ko­
rzeniami w bycie. Toteż byt jest podłożem życia duchowego. 
Gdyby nie było bytu fizycznego, gdyby na tym podłożu nie 
rozwinęło się życie biologiczne i psychiczne — nie byłoby 
i k u l tu r y j

Jest ona jednak z bytem związana w inny jeszcze spo­
sób. Gdy, mianowicie, czynność kulturalna kieruje się na w ar­
tość związaną, musi ona kierować się jednocześnie i na jej 
nosiciela, który należy do bytu. Gdy natomiast kieruje się na 
wartość absolutną — to po to, aby ją choć w przybliżeniu rea­
lizować w bycie. Byt jednak jest oporny wobec świata w ar­
tości. Nałamanie też jego do celów ludzkich wymaga zwykle 
dużych i długotrwałych wysiłków. Wiemy, jakich wysiłków 
było potrzeba, aby zaprząc siły przyrody zewnętrznej do w y­
twórczości przemysłowej. Nierównie większej pracy wymaga 
takie opanowanie wewnętrznego świata człowieka, aby on 
chciał ofiarnie służyć światu wartości absolutnych. I dlatego 
właśnie, że wysiłek w tej dziedzinie nie dorównał wysiłkowi 
w tamtej, wytwory najwyższej techniki już po raz drugi



186

w ciągu tego stulecia służą do ujarzmiania Europy i niszcze­
nia jej starej kultury.

Poza transcendencją celów, poza opornością bytu wzglę­
dem świata wartości, trzecim źródłem napięć w kulturze jest 
wreszcie omówiony w tym rozdziale i poprzednim stosunek 
życia duchowego do obiektywacyj. Już owa selekcja, która 
się odbywa u wrót życia, nie obywa się bez wysokich nieraz 
napięć. Cóż dopiero walka życia z przyjętymi dobrami kul­
turalnymi! Przybiera ona w pewnych warunkach charakter 
rewolucyjnych wybuchów.

W szystkie te momenty zbiegają się i potęgują w tych 
p r o c e s a c h  t w ó r c z y c h ,  które wzbogacają życie du­
chowe o nowe i cenne dobra kulturalne. One też rozstrzygają 
częściowo o poziomie przyjętych obiektywacyj, a całkowicie 
o poziomie życia duchowego.

Dlaczego obiektywacje miałyby się i w tej sprawie za­
chowywać inaczej niż życie? — Dlatego, że niektórych przy­
najmniej z pośród nich żadna twórczość nie może ocalić od 
„wyczerpywania się" — przeciwnie, nawet ten proces przy­
spiesza. Dotyczy to przede wszystkim naukowych pojęć, teo- 
ryj i systemów. Żyją one, a nawet wzbogacają się tak długo 
tylko, dopóki służą twórczym procesom badania. Z chwilą na­
tomiast, gdy jako sformułowane w y n i k i  badań przechodzą 
od badaczów do spożywców gotowej wiedzy, natychmiast po­
czynają się wyczerpywać, aż wreszcie zostają z nich, mówiąc 
językiem Hamleta, „słowa, słowa, słowa". Pełno jest takiej 
werbalnej wiedzy w każdej epoce historycznej. Ze szczegól­
nego jej nagromadzenia się znana jest w Europie kultura póź­
nego średniowiecza. Odradzająca się nauka i filozofia musi 
zawsze zaczynać od walki z wyczerpanymi, a jednak panu­
jącymi pojęciami, teoriami i systemami.

W szystko to prawda! Czyż jednak nie dałoby się po­
wstrzymać procesu wyczerpywania się pojęć przez wzmoże­
nie twórczości naukowej? — Otóż to jest niemożliwe — i to 
z dwu względów. Po pierwsze, już Plato trafnie zauważył, że 
mie wszyscy mogą być filozofami. Badania uprawia zawsze.



\ 187

drobna tylko grupka ludzi — reszta zaś przyjmuje tylko go­
towe wymiki — najczęściej przy tym nie z pierwszej, lecz 
z drugiej i trzeciej ręki. W tych warunkach musi nastąpić pro­
ces wyczerpywania się pojęć p o z a  grupą badaczów. — Po 
<irugie, same badania, posuwając się naprzód, doprowadzają 
dó krytyki, a bardzo często i odrzucania pojęć dawniej usta­
lonych, Nie tylko starożytny Kronos zjadał swoje dzieci. 
Czyni to również nauka. A zjada ich tym więcej, im szybciej, 
dzięki badaniom, posuwa się naprzód'^).

(Podobne stosunki panują również w dziedzinie techniki. 
Jej wytwory tracą sens, gdy tylko przestają obsługiwać czyn­
ności kulturalne. Do wyczerpania się zaś w tym znaczeniu 
doprowadza je nie tylko m aterialne zużycie, lecz również po­
jawienie się na rynku nowych, lepszych wytworów. Naftowe 
lampy wychodzą z użycia wszędzie tam, gdzie jest tania ener­
gia elektryczna. Któż będzie używał hubki i krzesiwa, odkąd 
istnieją zapałki?.^.

Los zatem niektórych przynajmniej obiektywacyj 
w znacznym stopniu zależy od nieubłaganej Moiry. Dlatego 
to wyraziłem się, że procesy twórcze tylko c z ę ś c i o w o  
rozstrzygają o poziomie przyjętych obiektywacyj. O pozio­
mie natomiast życia duchowego rozstrzygają c a ł k o w i c i e ,  
zależąc, oczywiście, jednocześnie od wielu warunków, m. in. 
od stopnia zabezpieczenia potrzeb materialnych.

Nie potrzeba długo rozwodzić się nad tym, jak bardzo 
od procesów twórczych zależy posuwanie się naprzód róż­
nych dziedzin kultury. To mniej więcej wszyscy rozumieją, 
O wiele mniej natomiast osób zdaje sobie sprawę z tego, że 
u t r z y m a n i e  życia duchowego na już osiągniętym pozio­
mie wymaga nieustannych twórczych wysiłków. Nie ma bo­
wiem w tej dziedzinie bezpiecznego stanu posiadania. Poziom 
życia duchowego jest czymś, co trzeba wciąż na nowo zdo­
bywać. W ystarczy zadowolić się przeszłymi osiągnięciami, 
wystarczy spocząć na laurach, aby prawda poczęła zmieniać

h Por. N. Hartmann, Problem des geistiges Seins, str. 426 i n.



188

się w nieszczerość, bogactwo — w pustkę wewnętrzną, in­
wencja — przechodzić w rutynę, a ofiarność — w sybarytyzm.

Na niebezpieczeństwa płynące z rozleniwienia najbar­
dziej jest narażona dziedzina życia moralnego. Szczerym i głę­
bokim jest ono tylko tak długo, dopóki nie stępiła się wrażli­
wość własnego sumienia, dopóki nie zamarła twórczość po­
trzebna do znajdowania w  coraz to nowych sytuacjach naj­
właściwszej drogi, dopóki nie osłabła siła charakteru, pozwa­
lająca pozostać wiernym powziętym postanowieniom. 
W szystko to wymaga niesłabnących wysiłków. M ając to w ła­
śnie na myśli, powiedział poeta: — „Pokój — szczęśliwość, 
ale bojowanie — byt nasz podniebny" )̂. — I dobrze powie­
dział, niech tylko bowiem jednostka, czy naród w tym „bo­
jowaniu" osłabnie, a natychmiast wypełzną z ukrycia objawy 
rozkładu moralnego.

Mogą one wystąpić w rozmaitej postaci. Najczęstszą 
jest ta, iż na miejsce wierności własnym przekonaniom po­
jawia się dbałość o zachowanie pozorów. W ystarcza już te­
raz być w zgodzie z opinią publiczną, której wymagania są 
zazwyczaj mniejsze i bardziej szablonowe od wymagań w ła­
snego sumienia. Dalszym krokiem jest uprawianie t. zw. pod­
wójnej moralności: — gorszej praktykowanej w ukryciu — 
lepszej — obliczonej na efekt zewnętrzny. Oprócz dalszego/ 
obniżenia się poziomu jest w takiej moralności rozkładająca 
duszę obłuda. Żaden charakter nie wytrzyma długo ciągłego 
zakłamania. Jest to jad moralny, który go w końcu doprowa­
dza do upadku. Taki też musi być koniec chcącej obecnie za­
panować nad Europą moralności krzyżackiej.

^Tlozkład życia moralnego wcześniej czy później dopro­
wadza do rozkładu całej kultury. Ostatecznie bowiem wszyst­
kie jej dziedziny czerpią swoją energię z charakterów ludz­
kich. Słabe charaktery nie tylko nie potrafią posuwać kultury 
naprzód, ale nawet nie udźwigną przekazanego przez dziel-

Mikołaja Sępa Szarzyńskiego sonet „O wojnie naszej, którą wie­
dziemy z szatanem, światem i ciałem”.



189

niejszych przodków brzemienia. A brzemię to rośnie z poko­
lenia w pokolenie i skutkiem tego Wymaga coraz to bardziej 
wytężonego „bojowania". Z poza bogactwa życia duchowego 
ukazuje się zawsze groźne oblicze złego losu, któremu już 
uległo tyle kwitnących niegdyś kultur, tyle potężnych ongi 
narodó'^.

Zycie duchowe nie jest sielanką, lecz dramatem. Akcja 
tego dramatu wymaga nieustannego napięcia...

3. P r z y s z ł o ś ć ,  t e r a ź n i e j s z o ś ć  i p r z e s z ł o ś ć

W  życiu duchowym jest zawsze jego przyszłość, teraź­
niejszość i przeszłość. Zarodki przyszłości nosi w sobie 
wszelka twórczość. Jest ona ‘bowiem procesem, zmierżają- 
cym do urzeczywistnienia tego, czego jeszcze nie ma, co do­
piero ma się oblec w  ciało. W  tym już tkwi moment futury­
s ty c z n y

Ale nie tylko w tym. W wyniku bowiem procesów tw ór­
czych powstają obiektywacje, a obiektywacje, jak już wiemy, 
są wystrzelonymi poza życie duchowe tworami, które mają 
tendencję, aby do życia powrócić. I rzeczywiście, znaczna ich 
część do życia powraca, nie do tego jednak, które je wydało, 
lecz do innego. ’Otóż to inne życie, które przyjmuje w siebie 
niektóre ze spadających na nie obiektywacyj, jest zawsze 
w stosunku do życia, które je stworzyło, życiem przyszłym. 
Nie dla przeszłości też, ani nawet, ściśle biorąc, dla teraźniej­
szości tworzy każdy twórca, lecz dla przyszłości. W  tym tkwi 
drugi moment fu tu rystyczn '^

Rzecz jasna, iż różni twórcy różnie daleko sięgają 
w przyszłość. Są tacy, którzy wszystko robią z d z i ś  na j u ­
t r o .  Ale są i tacy, którzy, wybiegając daleko poza małość 
swoich czasów, „przyszłości brudne obłoki rozcinają swoją 
źrenicą, jak mieczem". Nie są to tylko prorocy i wieszczowie, 
m ający intuicyjne wizje przyszłości. Tu również należą wielcy 
mężowie stanu, wielcy pisarze polityczni i pedagogiczni. Ci 
wgryzają się w przyszłość nie tylko intuicją, ale i rozumem.



190

Na podstawie historii swego narodu, na podstawie jego 
współczesności umieją oni z zadziwiającą nieraz przenikliwo­
ścią ostrzegać w porę przed grożącym mu niebezpieczeń­
stwem, umieją również wypracowywać programy działania, 
sięgające w daleką przyszłość. Takim był w naszych dziejach 
Andrzej Frycz Modrzewski, takim był w jeszcze większym 
stopniu Stanisław Konarski. — Tu wreszcie należą przedsta­
wiciele nauk ścisłych, o ile potrafią przewidywać przyszłe 
zdarzenia na podstawie obliczeń matematycznych. Każde obli­
czenie przyszłego zaćmienia słońca jest dobrym tego przy­
kładem. Nie ma w nich już intuicji: — jest sama racjonal­
ność. Trafność takich przewidywań jest, oczywiście, naj­
w iększy

W e wszystkich tych wypadkach mamy do czynienia 
z przewidywaniem przyszłych zdarzeń. Obiektywacje jednak 
nie tylko w ten sposób sięgają w przyszłość. Bardzo często 
bywa tak, iż one należą do późniejszych usiłowań po prostu 
dlatego, że są krokami postawionymi na właściwej drodze, 
lub cegiełkami wmurowanymi w ściany dalej budującego się 
gmachu. Takiego charakteru nabywa z czasem działalność 
społeczna niektórych jednostek i instytucyj. Taki charakter 
ma rzetelna praca naukowa. *

Gdy twórcy, przewidujący przyszłe zdarzenia, sięgają 
w przyszłość w sposób zamierzony i świadomy, w ostatnich 
przykładach mamy do czynienia z wrastaniem teraźniejszo­
ści w przyszłość w sposób często niezamierzony i nieświa­
domy. W ielkie też pytanie, w których obiektywnej ach więcej 
jest przyszłości — czy w tych, co tę przyszłość zapowiadają, 
czy też w tych, na których się ta przyszłość będzie musiała 
budować?...

Cw jeszcze inny sposób sięgają w przyszłość arcydzieła 
sztuki. Jest w nich artyzm, jest głębia uczuć i myśli. Tym one 
pociągają ku sobie w ciągu długich wieków liczne pokolenia. 
A choć sposób ich rozumienia ulega różnym zmianom, to jed­
nak nie przestają one być źródłem odradzania się wewnętrz­
nego i pobudką do twórczości.



191'

Nie potrzeba długo tłumaczyć, dlaczego w życiu ducho­
wym oprócz przyszłości jest również teraźniejszość i prze­
szłość. Jego teraźniejszością są aktualne procesy duchowe, 
oraz ożywione przez nie obiektywacje. Jego przeszłością —  
to z procesów duchowych, co się jeszcze zachowuje w pa­
mięci współczesnych, oraz to z przyjętych kiedyś obiektywa- 
cyj, co się już przeżyło. W śród przeżytych obiektywacyj 
z kolei możemy rozróżnić dwie grupy. Jedne ź nich prąd ży­
cia niesie jeszcze ze sobą, ale już bądź jako swe hamulce, 
bądź jako swój balast; — inne, najbardziej zużyte, wydalił 
poza siebie. Pierwsze przeżywamy — często nawet walczymy 
z nimi; drugich już nie przeżywamy. Spełniły one swoją rolę 
w życiu duchowym i teraz są m artM ^

Jest swoją drogą różnica pomiędzy obiektywacją nie­
przyjętą, a zużytą i wydaloną. Pierwsza jest m artwa od uro­
dzenia. Druga natomiast żyła i skutkiem tego nigdy już nie 
może być tak martwą jak  tamta. Jakaś iskierka życia tli się 
w jej popiołach; można ją  na nowo rozdmuchać. Najczęściej 
wymaga to jednak specjalnej postawy wobec przeżytych 
obiektywacyj. Nazywamy ją p o s t a w ą  h i s t o r y c z n ą , .  
Jest to postawa teoretyczna, badawcza. Zaznacza się najw y­
raźniej w badaniach historycznych. Można ją poznać po tym, 
że w centrum zainteresowań pojawiają się przy niej nie te 
obiektywacje, które tętnią życiem współczesnym, lecz w ła­
śnie te, które z tego życia już zostały wydalone. Dla historyka 
stają się one dokumentami historycznymi. Na ich podstawie 
usiłuje on odtworzyć minione życie duchowe, wniknąć w nie 
jak najgłębiej, a następnie tłumaczyć g e n e t y c z n i e ,  w y­
prowadzając je z wcześniejszych jego stadiów, oraz p r z y ­
c z y n o w o ,  wskazując wpływy, które na nie działały od 
zewnątrz.

Odtworzone w ten sposób minione życie różni się bar­
dzo istotnie od życia współczesnego. Ostatnie jest aktualnym 
procesem duchowym, na który splatają się telehormiczne dą­
żenia ludzkie. Pierwsze było kiedyś takim procesem, obecnie 
jednak jest przedmiotem kontemplacji historyka. Innymi



192

słowy, istnieje ono nie we współczesnym życiu duchowym, 
łecz w historii.

Oddziełiwszy w ten sposób przedmiot historii od życia 
współczesnego, musimy jednak zdać sobie sprawę z tego, że 
pomiędzy tym życiem i odtworzonym jednak pewne związki 
zachodzą. Czyż bowiem kontempłacja historyczna nie jest 
pewnym odgałęzieniem współczesnego życia duchowego? 
Czy to życie nie wywiera wpływu na wybór tematów kon- 
tempłacji historycznej? na sposób rozumienia wybranych 
fragmentów minionego życia?

Oto wpływy, idąće w jednym kierunku! Ale są również 
idące w kierunku przeciwnym. W pływy te są potężne, o iłe 
odtworzone przez historię życie nie jest tylko przedmiotem 
zainteresowań drobnej grupki specjalistów-historyków, łecz 
promieniowaniem swoim ogarnie wielkie grupy społeczne, 
np. cały naród. A o to dbają wszystkie narody kulturalne. Ich 
ogniska rodzinne, ich szkoły, ich oświata pozaszkolna, ich li­
teratura naukowa i piękna, ich teatr, ich instytucje społeczne 
i polityczne nieustannie pracują nad tym, aby życie minione 
wlewało się szeroką falą w życie teraźniejsze.

I słusznie, odtworzone bowiem przez historię życie mi­
nione ma wielką dla bieżącego życia doniosłość. Przede 
wszystkim otwiera ono przed teraźniejszością głęboką pers­
pektywę przeszłości. Teraźniejszość nigdy, co prawda, nie 
jest ograniczona tym momentem czasu, który wyczytujemy 
z kalendarza i tarczy zegara. Za chwilą bieżącą zawsze się 
ciągnie frędzla żywych wspomnień. Ale ta frędzla w sto­
sunku do długości dziejów ludzkich jest krótka. Historia ją 
przedłuża. Historia przedłuża pamięć grupy społecznej na całe 
wieki poza zasięg pamięci starców. Dzięki historii tradycja 
wyłania się z mroków niepamięci i staje się świadomą.

Minione stadia życia duchowego wpływają na później­
sze jego stadia nawet wówczas, gdy poszły w niepamięć. 
Umarli rządzą żywymi, choć oni nic już o nich nie wiedzą. 
To prawda! Jednakże wpływ przeszłości na teraźniejszość 
niewątpliwie wzrasta, gdy ta przeszłość żyje w świadomości



193

potomnych. Cóż dopiero, jeżeli wzbudza uczucia czci i miło­
ści! Otóż do świadomości może ją przywrócić tylko historia, 
żywy bowiem duch obiektywny, jak już wiemy, nie posiada 
adekwatnej świadomości. Jedynymi organami, pwazwalają- 
cymi mu sięgać w swoją własną przeszłość, są właśnie spe­
cjaliści, upraw iający badania historyczne, oraz popularyza­
torzy wyników tych badań.

Nie dość na tym! Historia bowiem nie tylko odtwarza 
życie przeszłe, ale je  tłumaczy i poddaje krytyce. Dzięki 
ogarnianiu dużych całości z perspektywy historycznej, dzięki 
tłumaczeniu ich genetycznemu i przyczynowemu mamy moż­
ność zrozumieć życie, które już upłynęło, dużo lepiej od ży­
cia, które się toczy. Teraźniejszość ma zawsze kulisy, poza 
które nie możemy zajrzeć. Nigdy też nie widzimy jej w ca­
łości, lecz zawsze we fragmentach, które się w dodatku roz­
wijają w nie zawsze dających się przewidzieć kierunkach. 
Stąd tajemniczość teraźniejszości, stąd jej irracjonalność.

Daleko łatwiej daje się zracjonalizować przeszłość.
I w;łaśnie historia ją racjonalizuje. Czyniąc to zaś, stwarza 
s a m o w i e d z ę  grupową. Żywy duch obiektywny nie tylko 
uzysku je ' dzięki historii ś w i a d o m o ś ć  swej przeszłości, 
lecz również dochodzi do samowiedzy )̂. Że ją zawdzięcza 
historii, to potwierdza ta okoliczność, iż jego samowiedza 
zawsze spóźnia się za jego czołową falą. Jest ona jakby świat­
łem reflektora, skierowanego wstecz. W tym świetle pozna­
jemy drogę już przebytą, lecz sami jesteśm y w mroku. A przed 
nami noc jeszcze gęstsza. Przecinają ją tylko rzadkie stosun­
kowo błyski intuicji, oraz uzasadnionego rozumowo przewi-' 
dywania. Trzeba, mieć dużo wiary, nadziei i poczucia obo­
wiązku, aby się w tę noc wgłębiać z ufnością i odwagą...

Historia nie tylko tłumaczy życie minione, ale i pod­
daje krytyce. Dzięki temu następuje selekcja czynników mi­
nionego życia. Działanie jednych z nich na teraźniejszość zo­
staje wyłączone, lub osłabione — innych ■— wzmocnione.

J Por. N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins, str. 466—482. 
Zyeie duchowe 13



194

W wyniku krytyki historycznej następuje ponowna selekcja 
obiektywacyj. Pierwsza, jak pamiętamy, dotyczyła obiekty- 
wacyj, które w ogóle jeszcze nie zostały przyjęte przez ży­
cie. Dlatego na2:waliśmy ją selekcją przed wrotami życia. 
Drugiej podlegają obiektywacje, które zostały w swoim cza­
sie przyjęte, odegrały swoją rolę w życiu, umarły, a teraz stają 
się przedmiotem historii. Możnaby wobec tego tę drugą se­
lekcję nazwać selekcją za wrotami śmierci. Dzięki tej selek­
cji opracowane przez historię obiektywacje działają na teraź­
niejszość w sposób bardziej racjonalny od takiej przeszłości, 
której potomni jeszcze nie zdążyli przemyśleć. W pływy ta­
kiej przeszłości są nieselekcjonowane.

Umarli rządzą żywymi, ale żywi sądzą umarłych. Im zaś 
ich sądzą rozumniej, tym rozumniejszymi stają się dla nich 
ich rządy.

Dzięki tym związkom teraźniejszości z przeszłością 
i przyszłością nie jesteśmy skazani na to, aby jak zwierzęta 
i dzieci żyć tylko chwilą bieżącą. Wychodzimy poza nią. Ale 
to się nie dzieje samo przez się. W ychodzenie poza teraźniej­
szość wymaga wysiłlćów; chcąc bowiem żyć nie tylko teraź­
niejszością, lecz również przeszłością i przyszłością, trzeba 
żyć życiem duchowym. Im przy tym nasze życie duchowe jest 
intensywniejsze, im bardziej pogłębione, tym bardziej roz­
szerza się krąg czasu, w którym żyjemy.

Łączy się z tym wzrastanie poczucia odpowiedzialności 
za siebie i za innych. Człowiek o niskim poziomie kultury nie 
ma poczucia takiej odpowiedzialności. Kto wspiął się na 
szczyty życia duchowego, czuje się odpowiedzialnym nie 
tylko wobec współczesnych, lecz również wobec przodków 
i potomków.

Do ludzi, w których poczucie to było szczególnie żywe, 
należał Mickiewicz. Potężny wyraz dał mu w jednej z ostat­
nich prelekcji paryskich. Stworzył w niej koncepcję „czło­
wieka wiecznego". Chcąc być człowiekiem wiecznym, pou­
czał — „trzeba uczuć się członkiem swego Kościoła, synem 
swego narodu, potomkiem odpowiedzialnym za wszystkich



195

swoich przodków w rodzinie duchowej i doczesnej — trzeba 
być dziedzicem wszystkich przymiotów, wszystkich cnót, ja ­
kie naddziadowie nasi nabyli w pocie czoła i w ofiarach krw a­
wych — trzeba całą przeszłość religijną i polityczną ścisnąć 
w jedno ognisko, zamienić w jedną płonącą gwiazdę i ogień 
ten utrzymywać na ołtarzu swego ducha, aby cokolwiek było 
w historii świętego, prawdziwego i wielkiego, znalazło się 
w nas, jako ziarno usiewne, jako żywotność, jako siła" )̂.

Mickiewiczowski „człowiek wieczny" jest najpełniej­
szym przeciwieństwem człowieka chwili. W arto wmyśleć się 
w koncepcję „człowieka wiecznego", w niej bowiem jak w so­
czewce skupia się wszystko, co można powiedzieć o rozsze­
rzaniu się teraźniejszości w życiu duchowym na jego prze­
szłość i przyszłość.

__ A. Mickiewicz, Prelekcje paryskie, wykład z 31 kwietnia 1844 r.
1.3









Rozdział XII

JEDNOŚĆ ŻYCIA DUCHOWEGO

1. Ś w i a t y  i k r ę g i  k u l t u r y

ijvlówiąc o wytworach kulturalnych, zaznaczyłem, że one 
są spoiste. Nie tylko one. Całe życie duchowe jest spoiste, 
a przynajmniej dąży do spoistości, póki jest silne i zdrowe. 
Rozluźnianie się spoistości życia, jego rozprzęganie się słu­
sznie uchodzi za objaw choroby lub dekadenc^i^ ^

Opisując życie duchowe, posuwaliśmy się od jego skład­
ników do procesów. Widzieliśmy przy tym, jak składniki ży­
cia duchowego zrastają się w podstawowe procesy i jak te 
procesy z kolei zrastają się w coraz bardziej skomplikowane 
twory dynamiczne. Nie tu jednak kres tych całości, które sta­
nowią o jedności życia duchowego. W szystkie bowiem jego 
procesy, o których była mowa dotychczas, należą do tych 
obejmujących je „światów kultury", o których wiemy od hi­
storyków i etnografów. Tak np. procesy twórcze, które prze­
szły przez umysły starożytnych Hellenów, zaliczamy do 
ś w i a t a  kultury helleńskiej.

Teraz, gdy kultura helleńskia jest martwa, świat ten na­
brał charakteru wytworowego, za czasów jednak Perykłesa 
nadawały mu piętno przede wszystkim czynności. Był on też 
wówczas niewątpliwie wielkim procesem historycznym, pły­
nącym z przeszłości w nieznaną przyszłość. Takim procesem 
jest również świat, do którego należą odbywające się wśród 
nas obecnie procesy twórcze.

Światy kultury nie są zazwyczaj jednolite. Rozróż-



200

niamy w nich szersze i ciaśniejsze k r ę g i .  W ytwarzają się 
one w rozmaity sposób. Bywa tak, że pierwotny świat z cza­
sem się różnicuje na pewną ilość kręgów, ale bywa i tak, że 
życie duchowe, wytworzone przez jeden zróżnicowany krąg, 
promieniuje na zewnątrz i wytwarza szerszą całość. Jeden 
wypadek zresztą nie wyklucza drugiego. Obydwa procesy 
zachodziły np. w granicach słowiańszczyzny. Pierwotny świat 
kultury słowiańskiej zróżnicował się z biegiem czasu na kul­
tury poszczególnych narodów słowiańskich, niektóre zaś 
z tych narodów potrafiły wytworzyć życie duchowe, które 
ogarnęło swoim wpływem sąsiadów. Tak np. kultura polska 
zakorzeniła się w XVII wieku na Litwie i Rusi, promieniując 
i dalej ku wschodowi na państwo Moskiewskie.

Sprawa jeszcze bardziej komplikuje się przez to, że 
światy kultury nie zawsze są względem siebie izolowane. Spo­
tykały się one ze sobą i działały na siebie już wówczas, gdy 
środki komunikacji były jeszcze prymitywne. Cóż dopiero 
obecnie! — Faktem z tej dziedziny, zasługującym na szcze­
gólną uwagę, jest recepcja kultury grecko-rzymsko-chrześci- 
jańskiej przez nowożytne narody Europy. Sprawiła ona, iż 
np. Polak czuje się związany jednocześnie z dwoma światami. 
Będąc słowianinem, jest jednocześnie przeniknięty łacińską 
kulturą zachodniej Europy. Kultura ta na gruncie lechickim 
dała wyniki swoiste. Z przyjęcia się szczepu zachodnio-euro- 

■ pejskiego na pniu lechickim powstało coś oryginalnego, co 
nazywamy polskością. Magma polskości jest słowiańska — 
introcypowany świat celów kulturalnych — zachodnio-euro­
pejski. Rozszerzając horyzonty, wzbogacając twórczość, takie 
zrośnięcie się w nowy twór pierwiastków, należących do dwu 
różnych światów, zawiera w sobie również pewne niebezpie­
czeństwa. Może óno, mianowicie, być źródłem najrozmait­
szych konfliktów, osłabiających spoistość kultury. Czy nie 
w tym należy szukać częściowego przynajmniej wyjaśnienia 
naszych skłonności do anarchii? Jan Zamojski w imię łaciń­
skiej dyscypliny skazał, co prawda, na śmierć lechickiego 
warchoła, Samuela Zborowskiego. Ale w ciągu wieku XVII



201

i XVIII triumfował u nas duch Samuela, nie zaś wielkiego 
kanclerza. Jeszcze Słowacki stanął po stronie Samuela prze­
ciw kanclerzowi!...

ia k tu  zrastania się dwu różnych kultur w jedną nową 
kulturę nie chce uznać O. Spengler. Jego zdaniem, istniało 
dotychczas osiem światów kultury: — egipski, babiloński, 
indyjski, chiński, grecko-rzymski, arabski, meksykański (kul­
tura Majów) i zachodni. Każdy z nich miał swoją indywidual­
ność; każdy był nieprzenikliwy dla pozostałych. Jeśli zaś je ­
den świat zetknął się z drugim, to oddziaływanie tych świa­
tów na siebie było zawsze tylko powierzchowne. So głębin 
życia duchowego nie sięgało nigdy. Tak się ma spr^:wa i z re­
cepcją kultury grecko-rzymskiej przez ludy germańskie. Re­
cepcja ta ograniczyła się, według O. Spenglera, jedynie ^o 
przyjęcia pewnych form zewnętrznych. Sens natomiast, który 
te formy wypełniał w antycznej kulturze, uległ zasadniczej 
zmianie. W kulturze grecko-rzymskiej miał on charakter 
„apolliński" — w zachodnio-europejskiej stał się „faustow- 
skim". Symbolem pierwszego jest dające się ogarnąć zmy­
słami ciało obecne w mającej granice przestrzeni; symbolem 
drugiego: — sama nieskończona przestrzeń. Bo też dążący do 
zamkniętej w określonych granicach harmonii duch staro­
żytnych Greków i Rzymian był „apolliński", gdy Germano­
wie ożywieni są rwącym w nieskończoność duchem Fausia^).

Spróbujmy odsiać w tych poglądach Spenglera plewy 
od z ia rn a .^ o  plew należy z pewilością zaliczyć twierdzenie, 
jakoby istniało tylko osiem wysoko rozwiniętych kultur. Było 
ich niewątpliwie więcej. Niedawno przeprowadzone badania 
archeologiczne doprowadziły do wykrycia w znanym z ksiąg 
Mojżeszowych -) chaldejskim mieście Ur śladów o wiele star­
szej od egipskiej kultury sumeryjskiej. Co najmniej równie 
wysoką jak kultura meksykańskich Majów, była kultura In­
ków peruańskich. Na brzegach i wyspach Pacyfiku istniał

h Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes, 23—32 wyd. 
Berlin, 1920, str. 525 i n.

*) Genfezis XI, 28, „w Ur Chaldejczyków".



202

prawdopodobnie wielki świat kultury. Obecnie dzieli on się- 
na kulturę Pacyfiku południowego i środkowego. W śród ostat­
niej wyraźnie zaznaczają się kręgi: malajsko-polinezyjski, 
polinezyjski, melanezyjski i mikronezyjski. Oto niektóre tylko 
przykłady kultur zupełnie pominiętych przez O. Spenglera.

Do plew należy również zaprawione duchem niemiec­
kiego nacjonalizmu twierdzenie, jakoby światy kulturowe nie 
mogły wywierać na siebie głęboko sięgających wpływów. 
Sposób, w jaki Spengler dociąga do swej tezy wielki fakt re­
cepcji kultury grecko-rzymskiej przez nowożytne narody eu­
ropejskie, nie jest przekonywający. Przedstawia on mu się 
tak, jak gdyby ta recepcja sprowadzała się do powierzchow­
nego tylko przyjęcia pewnych form kulturowych przez „fau- 
stowską" duszę germańską. Tymczasem kulturę antyczną 
przyswoiły sobie nie tylko narody germańskie, lecz również 
romańskie i słowiańskie. Że dusza wielkich mas niemieckich 
nie przesiąkła dość głęboko tą kulturą, że zachowała pier­
wotne popędy, które .się przeciw antyczności buntują, tego 
ostatnie wypadki dowiodły najzupełniej. Nie jest to jednak 
triumfem kultury zachodnio-europejskiej, lecz przeciwnie, 
objawem jej załamania się w Niemczech. Kultury zachodnio­
europejskiej nie można przy tym utożsamiać z kulturą świata 
germańskiego. Jest ona syntezą twórczą dwu światów: antycz­
nego z jednej strony — romańskiego, germańskiego i słowiań­
skiego z drugiej. Jako synteza, jest ona wobec tych światów 
czymś trzecim i nowym, j tk  woda jest czymś trzecim i no­
wym w stosrmku do wodoru i tlenu, z których powstała.

Proces, doprowadzający do tego, że z dwu stykających 
się ze sobą światów kultury rodzi się trzeci, nie powinien być 
dla nas czymś niespodziewanym. Jest to znany nam już 
z Rozdziału IX proces asymilacji duchowej. Nazwaliśmy go 
w swoim czasie procesem kształcenia się lub kształcenia, za­
leżnie od tego, z której strony go rozpatrujemy: — czy od 
strony asymilowanego wychowanka, czy też od strony asy- 
milującego 'wychowawcy. Jak  młody czeladnik szedł w ce­
chu średniowiecznym do mistrza, aby się ukształtować we-



203

wnętrznie pod jego wpływem, tak cały młody świat kultury 
ulega oddziaływaniom innego świata, gdy ten świat jest od 
niego o wiele bardziej dojrzały, bogaty i uporządkowany. 
Z początku dzieje się tak bezwiednie. Ale z biegiem czasu 
cały młody świat idzie dobrowolnie po wychowanie i naukę 
do dojrzałego świata, który sobie obiera za mistrza. I to przy­
spiesza jego własne dojrzewanie.

Recepcja kultury grecko-rzymskiej była wynikiem pro­
cesu kształcenia się ludów nowożytnych Europy. Proces ten 
doprowadził do zrodzenia się kultury zachodniej, która z cza­
sem przeniosła się do Ameryki. Podobnym zjawiskiem była 
kultura hellenistyczna. W ytworzyła się ona w III—I wiekach 
przed Chr., na skutek oddziaływania kultury helleńskiej na 
najrozmaitsze ludy Azji Mniejszej i północnej Afryki. Podob­
nym zjawiskiem była również recepcja kultury helleńskiej 
przez Rzym starożytny.

/ ^ a  tych faktach nie wolno budować twierdzenia, jakoby 
w s z y s t k i e  światy kultury były dla siebie nawzajem jed­
nakowo otwarte. Że tak nie jest, tego można się z góry do­
myślać, biorąc pod uwagę, iż warunkiem wszelkiego kształ­
cenia się jest p o k r e w i e ń s t w o  s t r u k t u r  wycho­
wawcy i wychowanka. Jedne światy mają pokrewne struk­
tury i dlatego są dla siebie otwarte, inne natomiast tak dalece 
różnią się całym ustrojem wewnętrznym, że są jakby pood- 
gradzane od siebie murami, przez które żadne głębsze życie 
duchowe przelać się nie może. Takim zamkniętym dla za­
chodniej kultury światem jest, jak się zdaje, świat chińsko- 
japoński. Potrafi on przejmować technikę od Europy i Ame­
ryki. Jego pogląd jednak na świat i życie jest swoisty. I nie 
powinno nas to łudzić, że Japończyk potrafi ubrać się po euro­
pejsku i nawet przyjąć katolicyzm. Cóż* stąd, skoro cesarz ja ­
poński jest dla niego osobą boską, w prostej linii potomkiem 
bogini słońća, Amaterasu?^— Cóż stąd, skoro na zmarszczenie 
brwi tego bóstwa gotów on w każdej chwili popełnić hara- 
kiri? Z jeszcze większą obcością spotkamy się wśród murzy­
nów Afryki centralnej. Ci interpretują chrześcijaństwo w du-



204

chu swego magicznego myślenia i poza to wyjść nie mogą. 
Słysząc o wojnie, toczącej się w Europie, lekceważąco w yra­
żają się o białych, którzy nie wiadomo po co się zabijają, 
skoro mięsa ludzkiego nie jedzą. Pewien stary murzyn w yra­
ził przypuszczenie, że muszą oni się zabijać z samego tylko 
okrucieństwa... )̂.

Gdyby O. Spengler ograniczył się do twierdzenia, że nie- 
spokrewnione ze sobą wewnętrznie światy nie wywierają na 
siebie głębiej sięgających wpływów, nicby mu nie można było 
zarzucić. Ta właśnie myśl stanowi zdrowe ziarno w jego teo­
rii. Trzeba się również pisać na jego tezę, że zamiast mówić 
o jednej, szerzącej się na całą ludzkość kulturze, należy przy­
jąć istnienie wielu kultur. Nie kultura, lecz kultury: — takby 
można lapidarnie sformułować jego pogląd na sprawę.

Inicjatorem jego był zresztą nie Spengler, lecz znacznie 
wcześniejszy od niego G. B. Vico (1668—1743). Jego „Scienza 
Nuova" zawiera już tę myśl, że istnieją różne kultury, któ­
rych twórcami są poszczególne narody, oraz że wzrost, roz-, 
kwit i upadek każdej kultury odbywa się w jej własnym świę­
cie-). Myśl tę podjął pod koniec XVIII wieku A. Ferguson-'). 
W XIX i XX wieku odnajdujemy ją u takich autorów, jak: 
Roscher, Dilthey, Wilamowitz i Lamprecht. O. Spengler roz­
winął ją najszerzej, zarazem jednak doprowadził do niewątpli­
wej przesady. Polega ona na wyłącznym podkreśleniu tego, 
co dzieli światy kulturowe przy pominięciu tego, co je łączy.

Że jednak światy kulturowe odznaczają się indywidual­
nością, że w wielu wypadkach tak są sobie obce, iż to utrud­
nia, a nawet uniemożliwia wszelkie głębsze oddziaływanie 
kształcące — to nie ulega żadnej wątpliwości. Pozostaje też 
tylko zastanowić się nad tym, jakie mogą być przyczyny od­
rębności tych światów? Mówiliśmy przed chwilą, że i one

1) Albert Schweitzer, Aus meinem Leben u. Denken, Lipsk, F. Mei­
ner, 1931, str. 125—126.

2) Giovanni Battista Vico, Principi di una scienza nuova d'intorno 
alia commune natura delle nazioni, Neapol, 1725.

®) Adam Ferguson (1723—1816), Principles of moral and political 
science, Edynburg, 1792.'



205

mają swoje struktury duchowe, które mogą być sobie po­
krewne, ale mogą być sobie również niepokrewne. Nie sądzimy 
jednak, aby to było wytłumaczeniem naszego zagadnienia. 
Jest to tylko sformułowaniem go w innych terminach.

W ytłumaczenia trzeba, jak sądzę, szukać w następują­
cych kierunkach:

f~l. Każde życie duchowe w yrasta z tego emocjonalnego 
i dążeniowego podłoża, które nazwaliśmy m a g m ą .  Z magmy 
wyrasta też każda kultura. Otóż ta magma, z której w yrastają 
światy kulturowe, najwyraźniej nie jest jednakowa. Ma to 
z pewnością swoje przyczyny biologiczne. Zbadanie ich w ra­
sach ludzkich należy do antropologów. Ma też swoje przy-  ̂
czyny socjalne, wytworzone w ciągu wieków przez warunki 
gospodarcze, kult religijny, ustrój społeczny i polityczny. Zba­
danie tych przyczyn należy do socjologów, etnologów, etno­
grafów i preh istorykó-^T ylko  tego rodzaju badania mogłyby 
wyjaśnić sprawę w szczegółach. Dopóki nie są przeprowa­
dzone )̂, możemy tylko wyrazić ogólnikowe przypuszczenie, 
iż każdy świat kultury wyrósł ze swoistej magmy.

2. Skoro przypuszczamy, że podłożem każdej kultury 
jest magma, to w tym już zawiera się założenie, iż kultura 
nie jest wyrazem jasno i wyraźnie sformułowanego poglądu 
na świat i życie, lecz raczej uczuciowego, a przede wszystkim 
dążeniowego nastawienia^Grupa społeczna musi usilnie i dłu- . 
gotrwale dążyć do c z e ^ ś , co wykracza poza otaczającą ją 
rzeczywistość, aby stać się kulturotwórczą. Z takiej postawy 
rodzą się przezwyciężające rzeczywistość czynności telehor- 
miczne. Ich transcendencja sprawia, że z biegiem czasu w y­
biegają one ku coraz odleglejszym celom. Państwo celów jed­
nak jest rozległe: — o wiele rozleglejsze od tej rzeczywisto­
ści, na którą człowiek może działać. Rozmaitość »możliwych 
kierunków w państwie celów jest też bardzo znaczna. Cóż 
rozstrzyga o tym, w którym kierunku podąży życie duchowe?

Jest na ten temat w naszej literaturze książka Feliksa Konecznego 
„O wielości cywilizacyj", Kraków, 1935. Niestety, treść jej nasuwa dużo 
wątpliwości, a polszczyzna autora jest po prostu straszna.



206

( Pewną rolę mogą niewątpliwie odegrać wpływy zewnętrzne. 
Te jednak są zmienne. Ustalone natomiast czynniki tkwią 
w magmie. One też w długim życiu kultury rozstrzygają 
o tym, jakie ona wytworzy, lub przyswoi sobie cele\ Prze­
wodnie cele są jej sensem, od którego cały jej s ty w ależy . 
Rozmaitość sensów, a w związku z tym i stylów — to drugi 
moment, różniący jedną kulturę od drugiej. Na ten. moment 
szczególną uwagę zwrócił w końcu XIX wieku W. Dilthey. 
Jemu też i jego szkole zawdzięczamy oświetlenie różnic, za­
chodzących między kulturą i kulturą z tego punktu widzenia.

3. W. Dilthey zajmował się, co prawda, bardziej różni­
cami, zachodzącymi między stadiami tej samej kultury, c o ' 
między różnymi światami kultury. Jego punkt widzenia da 
się jednak przenieść i na światy.(badania zaś, które przepro­
wadził, naprowadzają na trzeci jeszcze moment, którym jeden 
świat różni się od drugiego. Chodzi o s t a d i a  rozwojowe kul­
tury. Te stadia powstają w związku z tym, że każda żywa kul­
tura, zmieniając się ustawicznie, przechodzi z jednego okresu 
w drugi, przy czym okresy te różnią się swoim charakterem, 
jak wiek dziecięcy jednostki ludzkiej różni się od jej wieku 
młodzieńczego, a ten znów od wieku męskiego i starości.J^

Gdy te różnice dołączą się do i wymienionych-poprzed­
nio —- wówczas jedna kultura dla drugiej może istotnie stać 
się niemal nieprzenikliwą. W ypadki takie niewątpliwie za­
chodzą. Obok nich jednak zachodzą i inne, kiedy światy kul­
tury są dla siebie nawzajem otwarte, lub przynajmniej pół­
otwarte. Z wszystkimi trzema możliwościami spotykamy się, 
badając stosunki, zachodzące między światami kultury. Rze­
czywistość, jak zwykle, jest bardziej rozmaita od patrzącej 
na wszystko przez jedne szkiełka doktryny.

Po ustaleniu tych spraw możemy się wreszcie żająć sen­
sacyjnym twierdzeniem Spenglera, jakoby kultura zachodnio­
europejska weszła już w okres starczy i musiała umrzeć 
śmiercią naturalną około 2200 roku. Twierdzenie to wywiódł 
on z następujących dwu przesłanek: — 1) każda kultura żyje



207

około 1200 lat, 2) kultura zachodnio-europejska zrodziła się 
około 1000 roku po Chr.

Nie sądzę, aby ta przepowiednia Spenglera była nie­
wzruszenie pewna. Autor „Upadku Zachodu" zbytnio uzależ­
nił kulturę od jej biologicznego podłoża. Ulubioną jego my­
ślą jest, że kultura żyje, jak roślina. Jego teorię możnaby na­
zwać botaniką kultury. Jej stadia rozwojowe mają następo­
wać, według niego, z niezmienną prawidłowością. Okres jej 
życia da się też z góry określić, jak botanik może obliczyć 
przeciętny wiek dębu, lub jodły.

Tego rodzaju naturałistyczny pogląd na kulturę jest 
tylko częściowo trafny. Stwierdzając słusznie, że każda żywa 
kultura rozwija się na podłożu biologicznym i jest od niego 
zależna, nie bierze on pod uwagę tego, że życie duchowe 
może się jednak oderwać od pierwotnego podłoża i przenieść 
na inne podłoże. Jest rzeczą bardzo możliwą, że izolowane 
grupy społeczne skazane są po pewnej ilości pokoleń na de­
generację i wymarcie. Nie wynika stąd, aby ich kultura mu­
siała umrzeć wraz z nimi. Może ona bowiem się przyjąć na 
świeżym gruncie etnicznym, związać się z jego magmą i żyć 
dalej w tej syntezie. Tak antyk żyje w kulturze zachodnio­
europejskiej, a ta znów — w amerykańskiej.

W ystarczy odrzucić niesłuszne mniemanie, jakoby kul­
tura zachodnio-europejska była samorodną kulturą germań­
ską, wystarczy przyjąć, że ona jest syntezą antyku z kulturą 
narodów romańskich, germańskich i słowiańskich, aby się 
okazało, że Europa bynajmniej nie jest tak zgrzybiała, tak 
zagrożona wyczerpaniem i upadkiem, jak twierdzi Spengler. 
Chociażby bowiem prawdą było, że narody romańskie i ger­
mańskie już się zestarzały — w co nie wierzę, zwłaszcza gdy 
chodzi o anglo-sasów — to jednak pozostaje jeszcze świat 
słowiański. A ten świat jest niewątpliwie młody, pełny ener­
gii, pełny nadżiei na przyszłość. Na jego gruncie kultura za­
chodnio-europejska ma wszelkie dane, aby się odrodzić i na 
nowo zakwitnąć.

Zamknięty w swojej pysze i brutalnym egoizmie świat



208

niemiecki tej możliwości jakby nie dostrzegał. A jednak ta 
właśnie możliwość po tej wojnie gotowa się urzeczywistnić! 
Po załamaniu się potęgi niemieckiej może dojść w Europie 
do pierwszorzędnego znaczenia wielki świat słowiański. — 
W śród tego świata od stu już z górą lat rodziły się przeczu­
cia o jego wielkim powołaniu. Dawali im wyraz i nasi, i cze­
scy, i rosyjscy myśliciele z pierwszej połowy wieku XIX. 
I później one się ujawniały od czasu do czasu pomimo zabor­
czej polityki carskiej Rosji, pomimo powstań polskich i wojny 
1920 roku. Toż w roku 1923 Tadeusz Zieliński przewidywał, 
iż po odrodżeniu romańskim i germańskim nastąpi „trzecie 
z kolei — wielkie odrodzenie słowiańskie" )̂. W  tym odro­
dzeniu Polska miałaby do spełnienia ogromne zadanie.

buzowanie narodów zmęczonych i przeżytych przez 
młode i dzielne: — oto co może uchronić kulturę zachodnio­
europejską od zapowiedzianego przez Spenglera upadku. 
Poza tym można jeszcze liczyć na stopniowe dojrzewanie do 
twórczości kulturalnej coraz to nowych warstw społecznych. 
Ten proces dokonywa się w obrębie poszczegółnych narodów. 
Stare warstwy nosicieli kultury ustępują młodszym, łub też 
dzielą z nimi swe zadanie. Tak n. p. po szlachcie bierze na 
swe barki kulturę mieszczaństwo, a po mieszczaństwie — lud 
robotniczy i włościański; lub też ziemiaństwo nie ustępuje 
z pola, jak to widzimy w Anglii, obok niego jednak do two­
rzenia kultury i udziału w rządach zgłaszają się coraz to nowe 
warstwy społeczne.

Oparty na niewolnictwie i przywilejach kastowych 
ustrój społeczny narodów, które wytworzyły pewną ilość 
starszych kultur, uniemożliwiał takie luzowanie się i uzupeł­
nianie warstw społecznych. Czy jednak współczesne demo­
kracje nie zmieniły radykalnie tych stosunków? — Oto jeden 
jeszcze wzgląd, dla którego podaję w wątpliwość analogie 
Spenglera i zbudowany na nich pesymistyczny pogląd na 
przyszłość naszej kułtury.

Tadeusz Zieliński, Literatura starożytnej Grecji, cz. I, Warszawa, 
1923 r., str. 7.



209

2. M o n i z m  r e g r e s y j n y

W przeciwieństwie do pluralistycznego poglądu na kul­
turę, wyłożonego, jak wiemy, dopiero przez J. B. Vico, daw­
niejsze poglądy były monistyczne. Jest tyłko jedna kultura: — 
tak możnaby sformułować podstawowe twierdzenie m o- 
n i z m u kulturalnego.

Skłonność do monistycznego poglądu na życie duchowe 
dotychczas jeszcze objawiają ludzie niezdolni do wybiega- 

>nia poza własną sferę, nieznający obcych kultur, nieumie- 
jący zapanować nad prymitywną dążnością od odmawiania 
wartości wszystkiemu, co cudze. Godny uznania dla takich 
ludzi jest tylko ten świat kultury, w którym oni się wycho­
wali. Reszta dla nich nie istnieje, lub jest czymś gorszym, po­
śledniejszym. Jest to ten sam sposób myślenia, z którego zro­
dził się i egocentryzm i antropocentryzm; możnaby go też 
nazwać k u l t u r o c e n t r y c z n y m .

Jak dla myślącego antropocentrycznie współczesnego 
prostaka tylko człowiek ma krew — a zwierzę — juchę, tylko 
człowiek ma duszę — a zwierzę — „parę", tylko człowiek 
umiera — a zwierzę zdycha; — tak dla myślących kulturo- 
centrycznie naszych przodków tylko słowianin miał zrozu­
mienie języka, a inne plemiona -— to były „niemce", nie na­
leżące do wspólnoty kulturalne^W spółczesny Arab nazywa 
„mądrym tego, kto umie mówić po arabsku. Inni widocznie 
są głupi.

Ten sam kulturocentryzm odnajdujemy również w" tym,
. ze starożytni Grecy dzielili wszystkich ludzi na Hellenów 
i barbarzyńców. Wyraz: barbaros oznaczał pierwotnie tego, 
kto wydaje niezrozumiałe dźwięki: — coś w rodzaju: bar- 
bar-bar. W iemy jednak, jak bardzo on był i jest peioratywny. 
Jeżeli przez Hellena rozumiano człowieka, należącego do kul­
tury, to barbarzyńca był człowiekiem pozbawionym kultury. 
W yrazu barbarzyńca używano często dla oznaczenia takiego, 
co jest wrogiem kultury, co .ją niszczy. Barbarzyństwo wobec

życie duchowe



210

tego — to w jednych wypadkach tyle, co akulturowość — 
w innych tyle, co antykulturalność.

Taki jednak sposób pojmowania wyrazu: barbarzyń­
stwo prowadzi do sprzeczności. W ystarczy bowiem zapoznać 
się z życiem obcych ludów, aby się przekonać, żć i one po­
siadają jakąś technikę, jakiś ustrój społeczny i polityczny, 
jakiś język, jakieś obyczaje, jakieś mity, jakąś religię, sztukę 
i pewne wiadomości, że jednym słowem, i one mają kulturę, 
tylko odmienną od naszej. Grecy, będąc narodem żeglarskim, 
zakładając kolonie, stykali się od wieków z najrozmaitszymi 
ludami. A ponieważ umieli obserwować i myśleć, więc spo­
strzegli, że pierwotne znaczenie wyrazu: barbarzyństwo nie 
da się utrzymać. Dość było przeczytać Herodota, aby dojść 
do przekonania, że barbarzyństwo -— tq raczej o d m i e n n a  
kultura, nie zawsze przy tym niższa od helleńskiej. Stąd 
przekonanie Ateńczyków, że są tacy barbarzyńcy, których 
Pallada pocałowała w usta. — Tych dopuszczali do współ­
życia duchowego ze sobą. Poczynając od ukończenia się wo­
jen perskich kosmopolityzm począł czynić coraz szybsze po­
stępy, aż wreszcie wydał ludzi, którzy uważali się za obywa­
teli całego świata.

Pomimo tych zmian świat antyczny nie odstąpił od mo- 
nizmu kulturalnego. Musiał jednak nadać mu inne zabarwie­
nie. Jeśli pierwotnie za nosiciela jedynej kultury uważano 
własny naród, to później poczęto ją rozciągać na cały znany 
wówczas świat śródziemnomorski. Monizm kulturalny z par­
tykularnego stał się kosmopolitycznym.

Ludzie czasów hellenistycznych, a później ludzie cesar­
stwa rzymskiego byli świadkami tego, jak kultura narodów 
greckiego i rzymskiego asymilowała coraz to nowe masy bar­
barzyńców, ulegając zresztą przy tym sama widocznym zmia­
nom. Zdayrałoby się, iż powinni oni byli wierzyć w coraz dal­
szy p o s t ę p ,  prowadzący do zjednoczenia wszystkich świa­
tów kultury w jedną ludzkość. Na przeszkodzie jednak sta­
wał stosunek zwycięskich władców do podbitych „barbarzyń­
ców" — panów do niewolników. Sprawę zaciemniał przy tym



211

pradawny mit o złotym, srebrnym, brązowym i żelaznym 
wieku. Ten mit spopularyzowany przez Hesiodowe „Prace 
i Dni", podobnie jak legenda biblijna o raju, usposabiał re­
trospektywnie. Trzeba było cofnąć się w najdalszą przeszłość, 
aby dopiero znaleźć ludzkość zjednoczoną i szczęśliwą. W y­
nikało też z niego, że cały ciąg dziejów był coraz dalej idą­
cym rozpadaniem się i pogarszaniem pierwotnego stanu rze­
czy. Od idei p o s t ę p u  wcześniejszą była idea c o f a n i a  
s i ę  w r o z w o j u ,  r e g r e s j i .  Ona też panowała w świę­
cie antycznym nad umysłami.

3. I d e a  p o s t ę p u

W yjątkowi tylko ludzie wierzyli za czasów antycznych 
w postęp. Do nich należeli: Aischylos, Sofokles, Eurypides, 
Lukrecjusz, Seneka, Pliniusz.fTHea postępu zatriumfowała nad 
ideą regresji dopiero w świecie chrześcijańskim. Utorowały 
jej drogę dwa przykazania: — przykazanie miłości bliźniego, 
oraz przykazanie głoszenia Ewangelii wszystkim narodom ^ 
Była w tym zawarta myśl o ponownym zjednoczeniu się ludz­
kości. Do retrospektywnego mitu o raju, czy wieku złotym, 
chrześcijaństwo dołączyło prospektywną wiarę w ziszczenie 
się tego, o co Jezus się modlił, „podniósłszy oczy w niebo": — 
„ a b y  w s z y s c y  b y l i  j e d n o "  )̂.

Od tego też czasu dopiero zaczynają powstawać próby 
przedstawienia, w jaki to sposób najrozmaitsze kultury mają 
się z czasem złączyć w jeden świat kultury ogólno-ludzkiej. 
Pomimo ogromnych różnic, jakie zachodzą pomiędzy histo- 
riozofią św. Augustyna, a poglądami takich autorów wieku 
XVIII, jak Condorcet i Helwecjusz, oraz nowszymi systemami 
Hegla, Marxa, Comte'a i Spencera, można się jednak doszu­
kać we wszystkich tych próbach pewnych wspólnych zało­
żeń. Rozmaitości kultur przeciwstawiają one, mianowicie.

*) Ewangelia św. Jana, Rozdz. XVII, 21.
H *



212

j e d n o k i e r u n k o w o ś ć  odbywających się w nich pro­
cesów rozwojowych. Często nawet przedstawiają sprawę tak, 
jak gdyby w całej ludzkości odbywał się tylko jeden proces 
postępowego rozwoju. '

Nie od razu, oczywiście, dokonała się tak radykalna 
zmiana poglądów. Sw. Augustyn mówi jeszcze o dwu równo­
ległych, ale różnokierunkowych procesach. Ludzi dzieli przy 
tym na należących do „państwa bożego" i do „państwa ziem­
skiego". Pierwsi, doskonaląc się, dążą do wiecznego zbawie­
nia; — drudzy idą ku wiecznemu potępieniu. To staczanie się 
„państwa ziemskiego" ku potępieniu — to w chrześcijańskie 
szaty przebrany antyczny proces regresji. Poza nim jednak 
odbywa się postęp wybranej części ludzkości. Z czasem idea 
regresji pocznie zanikać, aż wreszcie pozostanie tylko idea 
postępu, ogarniającego nie tylko już wszystkich ludzi, lecz 
również cały ogrom pozaludzkiego bytu. Z takim rozrostem 
idei postępu spotykamy się n. p. w filozofii Hegla.

Nie trudno zauważyć, iż ani mit o złotyjn wieku, ani 
różne teorie, oparte na idei, postępu, bynajmniej nie zerwały 
z monizmem kulturalnym. (Mit wyprowadza przecież wszyst­
kie kultury ze wspólnego źródła, a postęp ma doprowadzić 
w przyszłości do zjednoczenia się wszystkich ludzi we wspól­
nej kulturze. Ten jednak monizm różni się znacznie od owego 
prymitywnego, który naiwnie przypuszczał, iż tylko własna 
kultura jest kulturą, a wszelkie „barbarzyństwo" polega na 
braku kultury. Bardziej rozwinięty monizm zdaje sobie już 
sprawę z istnienia wielu kultur, widzi w tym jednak bądź 
objaw dekadencji, bądź niedoskonałość, która zostanie prze­
zwyciężona w przyszłość^

Dla zaznaczenia tej różnicy nazwałem ów prymityw­
niejszy monizm p a r t y k u l a r n y m ,  ów zaś bardziej roz­
winięty — r o z s z e r z o n y m ,  lub nawet k o s m o p o 'l i -  
t y c z n y m. Jak ściśle w nim idea postępu splata się z ideą 
jednej kultury, o tym świadczy następujące zdanie jednego



213

ze współczesnych autorów; — „Kultura" — twierdzi on — 
„jest jedna i polega na procesie rozwojowym, zmierzającym 
zawsze do tego samego celu: do ulepszania ludzkości" )̂.

Nie ma potrzeby wykazywać, jak mało uzasadnionym 
był ciasny monizm kulturalny. Jego naiwność nazbyt jest 
oczywista. Nie warto również wdawać się w krytykę mitu 
o złotym wieku, choć jeszcze w XIX w. znaleźli się autorowie, 
którzy usiłowali dowodzić, że poziom kulturalny ludzkości 
nieustannie się obniża^), lub że t. zw. „dzicy" są zdegenero- 
wanymi potomkami ludów o wysokiej kulturże^). Wszystko 
to są ogólniki nie oparte na faktach. A co mówią fakty? — 
Lub raczej, czego one nie. mówią? — Otóż J. Czekanowski 
stwierdza, iż nie dają one „miejsca" dla f a n t a s t y c z ­
n y c h  pra- i protoform człowieka. Antropologia może przy­
jąć, iż kilkadziesiąt obecnie istniejących typów człowieka 
wywodzi się od trzech ras zasadniczych: białej, czarnej i żół­
tej. Może ona uczynić dalszy krok wstecz, przypuszczając, 
iż hipotetycznymi przodkami rasy żółtej były dwa praskład- 
niki: — biały i czarny. Do snucia jednak przypuszczeń, do­
tyczących wspólnych przodków tych dwu ras nie ma żadnych 
podstaw"*).

Tyle w tej sprawie antropologia! A prehistoria? J. de 
Morgan przypuszcza, iż „wieki" całe musiały upłynąć, zanim 
ludzie wyszli wreszcie z warunków życia niższych, zwierzę­
cych, w których zapewne wegetowali w swych początkach". 
Żyli oni w rozrzuconych hordach, które musiały się różnić 
zarówno sprawnością fizyczną, jak zdolnościami umysło­
wymi. „Tym się tłumaczy powstanie rozlicznych ognisk dal-

*). D. J. Hill, L'Etat moderne et l’organisation nationale, Paris, 1912, 
str. 165.

Takiej tezy bronił m. i. J. de Maistre w „Soirées de Saint-Peters- 
bourg" (2-e entretien).

Whately, z którym polemizował Lubbock w „The origin of civi­
lisation", London, 1882, str. 81 i n.

*) Jan Czekanowski, Człowiek w czasie i przestrzeni, Warszawa,’ 
Trzaska, Ewert i Michalski, 1934, str. 46.



214

szego rozwoju, odznaczających się różnoraką intensywno­
ścią" ^

W ynika stąd, iż retrospektywny monizm nie znajduje 
ani w antropologii, ani w prehistorii żadnego oparcia. Dane 
tych nauk przemawiają na rzecz pluralizmu.

Przejdźmy obecnie do prospektywnego monizmu. Zda­
wałoby się, iż jego pozycja jest mocniejsza. Skoro bowiem 
umieszcza on zjednoczoną ludzkość nie w przeszłości, lecz 
w przyszłości, to nie można go zbić twierdzeniem, że głosi 
coś, czego w dziejach rodzaju ludzkiego nigdy jeszcze nie 
było. — I cóż bowiem stąd, że te dzieje pełne są okrutnych 
walk między ludźmi, znęcania się silniejszych nad słabszymi, 
uprzedzeń rasowych, plemiennych i religijnych? I cóż stąd, 
że nigdy dotychczas ludzkość nie stanowiła zorganizowanej 
grupy społecznej, że całe wielkie światy kultury zginęły, nie 
przekazawszy innym swojego dorobku, że dotychczasowe 
dzieje znają jedynie ^ y  k 1 e rozwojowe pewnych dziedzin 
kultury, nie świadczą natomiast o tym, aby jakiś jeden pro­
ces rozwojowy szedł przez wszystkie wieki? 1- cóż stąd, że 
gdy jeden świat kultury działa na drugi, to jego wpływy czę­
sto bywają zgubne, że nasza kultura n. p. doprowadziła do 
upadku wiele plemion, przynosząc im wódkę, opium i cho­
roby weneryczne?

Z wszystkimi tego rodzaju faktami prospektywny mo­
nizm załatwia się w dwojaki sposób: — albo twierdzi, że wła­
śnie dlatego, iż tak było w przeszłości, n a l e ż y  dążyć do 
tego, aby w przyszłości było inaczej; lub też dzieli historię 
ludzkości ną pewne stadia rozwojowe, które mają po sobie 
następować z nieubłaganą koniecznością. Niedoskonałość 
przeszłości tłumaczy tym, że ona należy do stadiów wcze­
śniejszych; zapowiada nadejście końcowego stadium, w któ­
rym wszystkie trudności zostaną pokonane. Pierwszy sposób 
argumentowania charakterystyczny jest dla świata chrześci-

J. de Morgan, L'humanité Préhistorique, Paris, La Renaissance 
du livre, 1924.



215

jańskiego i wieku oświeconego — drugi dla doktryn, stwo­
rzonych przez Hegla, M arxa i Comte'a.

Pierwszy sposób uzasadniania monizmu zrodził się z roz­
budzonego sumienia, potępiającego zło i wskazującego, co 
być powinno, oraz z wiary bądź we wszechmoc Bożą, która 
zło zwycięży — tak u św. Augustyna — bądź w potęgę ludz- 

*kiego geniuszu — tak w monizmie wieku oświeconego.
Chcąc walczyć z tego typu monizinem, należy mówić 

nie o tym, co było, lub jest, lecz o tym, co być p o w i n n o .  
Najskuteczniejszy sposób podważenia go polegałby na tym, 
aby wykazać, że realizowanie idei postępu nie prowadzi do 
tego, co być powinno, że prawdziwe wartości leżą w innej 
dziedzinie.

Komużby przyszło na myśl dowodzić coś podobnego 
za czasów oświecenia i pozytywizmu? Toż wiara w postęp 
była religią ówczesnych ludzi! „Wiaro o konieczności oświe- 
cań się rodu" — wołał Stanisław Staszic — „ty wielkością 
powołań wznosisz duszę w człeku, dobroczynnej otuchy 
święta mędrców wiaro:" )̂. A i później już w XX wieku Że­
romski pisał: — „Postęp ma własność światła, biegnącego 
w dal wiekuiście i ma naturę linii prostej, która w swym nie­
powstrzymanym rzucie naprzód nigdy i nigdzie nie ma końca. 
Etapami jego drogi są: praca pospólna w jasności dnia, dźwi­
ganie wszystkiego ku dobremu, poświęcenie dla dobra braci, 
ofiara ze siebie i bohaterstwo!"^).

Taki stosunek do idei postępu nie pozwala na krytykę. 
Wychodzi ona od tych, dla których idea postępu nie ma 
uroku. Są tacy za naszych czasów! Z pośród prac, krytyku­
jących w naszej literaturze ideę postępu, wybieram rozprawę 
Bogdana Suchodolskiego^). W  idei postępu zawiera się, we­
dług tego autora, g ł ę b o k o  n i e s p r a w i e d l i w a  t e o r i a  
d z i e j ó w .  Postęp bowiem obiecuje szczęście i doskonałość

*) Stanisław Staszic, Ród ludzki. Dzieła, Warszawa, 1819—20, tom 
IX, str. 84—5.

Stefan Żeromski, Snobizm i postęp. Warszawa, 1929.
Bogdan Suchodolski, Idea postępu. Warszawa, 1931.



21b

dopiero oświeconej i zjednoczonej socjalnie ludzkości. „Jeśli 
rozwój życia ludzkości na ziemi" — wywodzi B. Suchodol­
ski — „dąży od cierpienia do szczęścia, to każde późniejsze 
pokolenie, przychodząc później na świat, wygrywa dobry los. 
W niczym od woli jednostki niezawisły los każe jej żyć 
w określonym czasie, odmierzając jej wyznaczoną dla tej 
epoki miarę cierpienia i radości. Dlaczego mamy być szczę-* 
śliwsi, niż przodkowie i czemu nieszczęścia nasze mają być 
większe niż te, które dotkną potomnych? Czy nie jest spra­
wiedliwszą, bardziej ludzką i głębiej moralną wiara, że szala 
cierpień i radości nie zależy od czasu, że rodząc się później, 
nie wygrywamy lepszego losu, że przychodząc na świat wcze­
śniej, mamy te same, co potomni, możliwości?" )̂.

Otóż i mamy zupełne przewartościowanie wartości! Idea 
postępu, którą się do głębi przejmowało tyle pokoleń, staje 
się „głęboko niesprawiedliwą teorią dziejów!" Dla ludzi o ta­
kiej postawie wobec życia, jakiej wyraz dał Suchodolski, jej 
podstawy moralne załamują się, a wobec tego i ona sama 
upada.

Hegel, Marx, Comte i Spencer usiłowali zbudować 
swoje teorie na trwalszym gruncie. Miały go stanowić sfor­
mułowane przez nich „prawa rozwoju". Postęp przestaje, we­
dług tych poglądów, zależeć od ludzkiej woli, lecz staje się, 
jak się wyraził H. Spencer, „dobroczynną koniecznością". 
Względy moralne odchodzą wobec tego na plan drugi. Rze­
czą najistotniejszą staje się wykryć, jakie stadia rozwojowe 
ludzkość musi przebić. Odpowiedzi na to pytanie ma udzie­
lić dialektyczne prawo rozwoju Hegla i Marxa, albo prawo 
trzech stadiów Comte'a, albo prawo różnicowania się i usta­
lania tworów społecznych Spencera.

Już sama różnorodność tych „praw" budzi jednak wątpli­
wości. Bliższa zaś analiza wykazuje, że żadne z nich nie jest 
prawem w tym sensie, w którym są prawami t. zw. prawa

^ Str. 19.



217

przyrody. Dialektyczne prawo Hegla i M arxa jest niedo­
skonałym sformułowaniem psychologicznej zasady rozwoju 
uczuć według wzmagających się kontrjastów )̂, o tyle też 
tylko ma zastosowanie w historii, o ile kontrasty, zachodzące 
w uczuciach ludzkich, mają wpływ na życie historyczne; 
prawo Comte'a dotyczy właściwie procesów poznawczych, 
na całą zaś kulturę zostało rozciągnięte na podstawie dowol­
nego założenia, że rozwój kultury zależy od rozwoju pozna­
nia; Spencer wreszcie zastosował do historii bardzo ogólną 
formułę, wywiedzioną dla przyrody, zupełnie nie licząc się 
z tym, że proces rozwojowy w historii może mieć swoją od­
rębność.

Nie wolno zatem tym „prawom" przypisywać takiego 
znaczenia, jakie posiadają prawa przyrody. Nie wolno zwła­
szcza na ich podstawie Wyprowadzać twierdzeń ogólnych 
w stosunku do przyszłości. Tak zresztą sprawa się ma z wszel­
kimi próbami sformułowania praw historii. Już J. St. Mili 
słusznie zauważył, iż w tej dziedzinie jest miejsce co najw y­
żej na. prawa e m p i r y c z n e .  „Na podstawie takich zaś 
praw nie można przepowiadać zdarzeń przyszłych, z w yjąt­
kiem chyba tylko bezpośrednio stykających się ze sobą w y­
padków" )̂.

Jak stąd widać, grunt, na którym chcieli oprzeć ideę 
postępu Hegel i Marx, Comte i Spencer, również nie jest 
pewny. Autorowie ci nie dostarczyli przekonywających argu­
mentów dla poparcia swojej tezy, jakoby ludzkość m u s i a ł a  
przejść przez wskazywane przez nich stadia rozwojowe, po­
zbawili zaś ideę postępu tych walorów moralnych, które ona 
posiadała, dopóki była doktryną, mówiącą o tym, co b y ć  
p o w i n n o .  Wówczas wzywała ona do wysiłków i poświę­
ceń dla dobra przyszłych pokoleń. Z chwilą, kiedy postęp zo­
stał uznany za konieczność dziejową, czy nawet kosmiczną, 
jednostka ludzka straciła pobudkę do działania. Skoro stadia

*) Była o tej zasadzie mowa wyżej, patrz Rozdz. V, 2. 
*) John Stuart Mili, System of logic, VI, 10, 3.



218

rozwojowe muszą i tak następować po sobie z nieubłaganą 
koniecznością — po co się męczyć? po co się wysilać?

I ta zatem odmiana idei postępu nie wytrzymuje ognia 
krytyki. Nasuwa s ię ' Wobec tego pytanie, czym jest właści­
wie idea postępu? Uzasadnionym empirycznie pojęciem nau­
kowym ona nie jest, historia bowiem kultury nie zna pro­
cesu rozwojowego, któryby równomiernie ogarniał wszystkie 
światy kulturowe i biegł w przyszłość aż do żjednoczonej 
i szczęśliwej ludzkości. W przeszłości czegoś podobnego nie 
było, a przyszłość jest nieznana. Na podstawie nagromadzo­
nego przez historię materiału wolno jedynie stwierdzić — 
jak to uczynił już J. B. Vico — że w obrębie poszczególnych 
światów kultury odbyły się pewne c y k l e  rozwojowe, obej­
mujące większe lub mniejsze dziedziny życia duchowego, 
pełne przy tym przerw, skoków i okresów cofania się. W  nie­
których wypadkach pewna część życia przeniosła się *z jed­
nego świata do innych światów i w nich potrafiła z różnymi 
przystosowaniami się przetrwać śmierć macierzystego świata. 
Ale to się da stwierdzić tylko w poszczególnych wypadkach, 
bynajmniej nie podważających pluralistycznego poglądu na 
światy kultury.

Idea postępu uparcie te fakty wypacza, starając się je 
dociągnąć do monizmu kulturalnego, którym jest przesiąk­
nięta. Taki sposób jej oddziaływania na nasz pogląd na życie 
wyjaśni nam się, gdy przyjmiemy, że ona jest m i t e m ,  usi­
łującym przybrać charakter teorii naukowej. Odrzućmy 
wsżystkie dobudówki, a pozostanie mit o złotym wieku, prze­
rzuconym z przeszłości w przyszłość. Mit ten stworzyła fan­
tazja ludzi udręczonych ciężką jak zmora rzeczywistością. 
Dla wielu serc zbolałych był on pociechą. W ielu dzielnych 
ludzi dla zrealizowania go poświęciło najlepsze swoje siły. 
Tym niemniej jest to mit, lub — jeśli kto woli — przedmiot 
wiary — nie zaś ugruntowane na faktach uogólnienie.



219

4. I d e a  l u d z k o ś c i

 ̂ Ź ideą postępu wiąże się ściśle idea ludzkości. Czy i ona 
ogarnięta jest kryzysem? — Odpowiedź będzie zależała od 
sposobu pojmowania ludzkości. Rozróżniam dwa przeciw­
stawne poglądy. Pierwszy zawarty jest w idei postępu; — 
drugi jest od niej niezależny i wiąże się z zagadnieniem w ar­
tości absolutnych. — Pierwszy z tych poglądów nacechowany 
jest eudemonizmem i ma charakter socjalny. Eudemonizm po­
lega na silnym — zwłaszcza w wieku oświeconym i za cza­
sów pozytywizmu — podkreśłaniu s z c z ę ś c i a  łudzkości, 
na które mają pracować pokolenia za pokoleniami. Szczęście 
ma przy tym polegać na pełnym zaspokojeniu potrzeb, a więc 
na d o b r o b y c i e .  — Charakter socjałny wynika ze spo­
sobu zapatrywania się na z j e d n o c z e n i e  wszystkich lu­
dzi. W yznawcy idei postępu zazwyczaj rozumieją to tak, że 
wszyscy mają się stać członkami jakiegoś wszechświatowego 
ustroju socjalnego, który im zapewni nie tylko szczęście, ale 
i doskonałość.jXa myśl, tkwiąca już w Givitas Dei św. Augu­
styna, najsilniej wystąpiła w dokrynach socjalistycznych. 
Ojciec socjalizmu, Saint Simon powiedział: — „wyobraźnia 
poetów widziała wiek złoty w przeszłości, u początków ludz­
kiej rasy. Życie nasze było uważane za wiek żełaza. Ałe tak 
nie jest! W iek złoty jest przed nami. Polega na d o s k o n a ­
ł o ś c i  p o r z ą d k u  s p o ł e c z n e g o .  Ojcowie nasi go nie 
widzieli; — dzieci nasze mieć go będą!" )̂. Ta sama myśl tkwi 
w marksizmie. W ystępuje ona również u wielu, choć nie 
wszystkich teoretyków demokracji.

Z obydwu względów idea ludzkości podlega krytyce. 
Zacznijmy od eudemonizmu. B. Suchodolski wystąpił z zarzu­
tem, iż „na miejsce egoizmu jednostki postawiony został 
egoizm całej ludzkości". Jeśli nie uważamy za słuszne — po­
wiedział ten autor — „by jednostka miała nieograniczone 
prawo dążenia do własnego szczęścia, to również nie jest

‘V Przytaczam za B. Suchodolskim, Idea postępu, str. 23.



220

oczywiste, by prawo to przysługiwało całej ludzkości. Jeśli 
cenimy wyżej jakieś dobra moralne, niż szczęście, jeśli są­
dzimy, iż zadaniem człowieka jest być dobrym — to zupeł­
nie to samo stosować się musi do ludzkości. Egoizm zbiorowy 
nie przestaje być egoizmem przez to, że jest powszechnym. 
Szczęście zaś, jeśli nie jest celem moralnym, nie może się 
nim stać przez to, iż będzie udziałem wszystkich" ’).

W doktrynie A. Comte'a owa szczęśliwa ludzkość, ma­
jąca być celem postępu, stała się przedmiotem kultu religij­
nego. Ten kult religijny opiera się również o kruchą podstawę 
moralną. Nie czcimy przecież ludzi za to, że są szczęśliwi. 
Czcimy raczej n i e s z c z ę ś l i w y c h ,  o ile ich nieszczęścia 
wyniknęły z niezłomności przekonań, z całkowitego oddania 
się w służbę wyznawanym ideałom, z poświęcenia się dla do­
bra innych. Dobrobyt bywa, co prawda, bożyszczem zdemo­
ralizowanych tłumów, ale właśnie b o ż y s z c z e m  — nie bó- 
s tw en ^K u lt złotego cielca słusznie uważamy za objaw ni­
skiej moralności. Czemuż mielibyśmy czcić w przyszłej ludz­
kości to właśnie, co nie zasługuje na cześć u jednostek i spo­
łeczeństw ludzkich?

A jednak ideał szczęśliwej ludzkości wykazuje dużą 
żywotność! — W ytłumaczenia tego faktu trzeba, jak się zdaje, 
szukać wśród stosunków społecznych. Im więcej jest w da­
nym społeczeństwie ludzi, żyjących w biedzie i nędzy, tym 
większą popularnością będą się w nim cieszyć doktryny, obie­
cujące wszystkim zabezpieczenie ich potrzeb materialnych. 
Tym łatwiej też w nim przyjmie się mniemanie, jakoby szczę­
ście było w dobrobycie powszechnym.rBorykający się bowiem 
nieustannie z niedostatkiem człowiek ma skłonność do umie­
szczania szczęścia w tej właśnie dziedzinie. To należy do po­
glądu na życie ludzi głodnych, bezdomnych i niepewnych ju­
tra. Współczując z nimi, rozumiejąc ich niedolę, niepodobna 
jednak zamykać oczu na to, jak wiele złudzeń tkwi w poglą­
dzie, utożsamiającym szczęście z d o b ro b y te i^  Doprowadze-

*) Tamże, str. 20.



221

nie mas ludowych do dobrobytu jest z wielu względów uza­
sadnionym postulatem polityki socjalnej. Pracując nad jego 
urzeczywistnieniem, nie należy się jednak łudzić, jakoby 
w ten sposób można było rozwiązać zagadnienie szczęścia. 
Gdy bowiem człowiek dochodzi do dobrobytu, szczęście 
ucieka od niego gdzieś dalej i wabi go na nowo, zmieniwszy 
swą postać. Jest ono jak horyzont, który się nieustannie od­
dala od podróżnego.

Czy jest sens gonić za horyzontem? — Czy warto ubie­
gać się za szczęściem? — Jest się nad czym zastanowić! — 
zwłaszcza, gdy się zważy, że szczęście uśmiecha się czasem 
do tych, którzy, nie dbając o nie, oddają się bardziej od 
niego wartościowym sprawom, a prawie zawsze zawodzi 
tych, którzy w nim widzą cel całego życia...

Szczęśłiwa ludzko'śćl! — Jakże nieoględnie wystawiają 
to za ideał najrozmaitsze doktryny, oparte na micie postępu! 
Jak mało liczą się z oceną moralną, której podlegają ci, k tó­
rzy w spadku po przodkach odziedziczyli dobrobyt, cieszą się 
nim i do niczego więcej nie dążą! Jak ślepi są na to, że wśród 
pasibrzuchów musiałaby nastąpić demoralizacja, któraby do­
prowadziła „szczęśliwą ludzkość" do sromotnego upadku! 
A ludzie zdrowi moralnie? — czyż oni nie czuliby się w takim 
świecie, jak dobrze utrzymany orzeł w ogrodzie zoologicz­
nym? — Bądźmy pewni, że przy pierwszej sposobności 
uciekliby z najlepiej urządzonego raju pełni nudy i obrzy­
dzenia!...

Przechodzę do idei ogarniającego wszystkich ludzi 
ustroju socjalnego. Przypuśćmy, iż taki ustrój dałby się zrea­
lizować i utrzymać przy życiu. Czy z takiego zjednoczenia 
wszystkich ludzi możnaby być zadowolonym? — Nie sądzę! 
Byłoby to bowiem zjednoczenie tylko od zewnątrz. Nie w y­
starczy ogarnąć, wszyśtkich jednym ustrojem społecznym 
i państwowym, aby się i serca ludzkie ze sobą połączyły. 
A przecież o tę w e w n ę t r z n ą  jedność powinnoby cho­
dzić, nie zaś o narzucenie wszystkim tych samych form po­
stępowania, pilnowanych przez tę samą policję! Te sposoby



222

„jednoczenia" znamy aż nazbyt dobrze z dziejów własnej 
martyrologii. Prowadzą one do systemów, które raczej zasłu­
gują na nazwę: „Civitas Diaboli”, niż „Civitas Dei".

Ca . jednak ogromna większość reformatorów społecz­
nych — zwłaszcza od czasów Oświecenia, pojmuje zjednocze­
nie wszystkich ludzi w taki właśnie zewnętrzny sposób! W y­
chodząc z założenia, że ludzie w zasadzie są dobrzy, skłonni 
oni są przypisywać wszelkie zło niesprawiedliwości ustroju 
społecznego. Niech stary ustrój padnie, niech na jego gru­
zach powstanie nowy porządek, który oni obmyślili, 
a wszystko się od razu pocznie doskonalić! I człowiek się 
stanie doskonałym, odpadną bowiem przyczyny, które go 
obecnie czynią złym i głupim. Reszty dokona wszechpotężne 
wychowanie. W taki to sposób zarówno sprawa postępu, jak 
sprawa ludzkości sprowadza się ostatecznie do zagadnienia 
doskonałego u s t r o j u  s p o ł e c z n e g 'o.jTylko dla c z ł o -  
w ' i e k a  poczyna brakować miejsca na świecie. Spada on do 
poziomu biernego materiału, z którego się coś buduje, staje 
się królikiem doświadczalnym. — Czy można się z tym po­
godzić? — Kto się przeciw temu buntuje, ten musi odrzucić 
zsocjalizowany ideał ludzkości, jak przedtem odrzucił myśl
0 raju zadowolonych pasibrzuchów.

Nie jest to jednak jedyny sposób pojmowania ludzko­
ści! W  naszych wywodach, dotyczących wartości absolut­
nych, zawiera się inne jej ujęcie. Postaram się je obecnie 
rozwinąć. ‘

Cza. punkt wyjścia obieram pojęcie c z ł o w i e c z e ń ­
s t w a .  Przez człowieczeństwo rozumiem zespół cech współ- 
nych wszystkim nórmalnym ludziom,ia  różniących gatunek: 
homo sapiens od innych prymatów. Wśród tych cech można 
czynić wybór zależny od punktu widzenia, z którego się roz­
patruje człowieka. Anatom i fizjolog uwzględni tylko cechy 
fizyczne; psycholog oprócz fizycznych weźmie pod uwagę
1 psychiczne — a filozof kultury wyróżni przede wszystkim



223

tę cechę, od której zależy, że każdy normalny człowiek jest 
uczestnikiem życia duchowego. Ta cecha to właściwy czło­
wiekowi pęd do działania skierowanego na cele. Nazwaliśmy 
ten pęd t e l e h o r m i c z n y m ,  a charakterystyczne dla niego 
wybieganie poza pierwotną podnietę ku coraz dalszym ce­
lom — t r a n s c e n d e n c j ą .

' Celodążność ze względu na charakteryzującą ją tran­
scendencję może przekraczać wszelkie cele, dopóki nie doj­
dzie do wartości absolutnych. One dopiero stanowią jej cel 
najdalszy. — Ta właśnie okoliczność prowadzi od pojęcia 
człowieczeństwa do pojęcia ludzkości. Różnią się te dwa po­
jęcia tym, że pierwsze dotyczy cech, wyróżniających wszyst­
kich ludzi, gdy drugie — grup, połączonych wewnętrznymi 
więzami przyjaźni i braterstwa, które, jak wcześniej mówi­
liśmy o tym )̂, powstają, gdy służymy wartościom abso­
lu tnym .^

G dybyśm y rozciągnęli ludzkość, jak ją obecnie pojmu­
jemy, na wszystkich ludzi, wybieglibyśmy daleko poza rze­
czywistość. — A jednak to czynimy! musimy jednak pamię­
tać, że czyniąc to, konstruujem y i d e a ł .  Ludzkość, ogarnia­
jąca wszystkich ludzi, jest czymś, czego nigdy jeszcze nie 
było i nie ma. Jest to jednak zarazern coś, czego p r a ­
g n i e m y ,  do czego t ę s k n i m y ,  coby być p o w i n n o !  
Niech nam wolno będzie nazwać taką ludzkość — l u d z k o -  
ś c i ą i d e a l n ą .

Czy jest cokolwiek w świecie ludzkim, coby można 
było uznać za choćby częściowe ziszczenie tego ideału? Zda­
wałoby się, iż tego ziszczenia należałoby szukać wśród 
związków braterstw a i przyjaźni, odpowiadających dwu na­
raz wymaganiom: — 1) związki te powinnyby wynikać z od­
dania się ich członków w służbę wartościom absolutnym; 2) 
obejmować możliwie największą ilość ludzi. — Niestety, do-

Rozdział VI, 4.



224

świadczenie wieków przemawia za tym, że te warunki wyklu­
czają się nawzajem. Stale bowiem spotykamy się w historii 
z tym zjawiskiem, iż najściślejsze i najszczersze więzy przy­
jaźni wytwarzają się w małych grupach, gdy zaś poczną obej­
mować wielkie masy ludzi, nie zżytych, ani nie współdziała­
jących ze sobą — rozluźniają się, a co gorsza, stają się nie­
szczerymi i konwencjonalnymi. Uderzającym przykładem 
jest świat chrześcijański. Był on powiązany węzłami najści­
ślejszego braterstwa za czasów, gdy pierwsi chrześcijanie 
stanowili jeszcze małe gminy religijne. — Obecnie, gdy chrze­
ścijan liczymy kilkaset milionów, nie tylko prowadzą oni 
okrutne wojny między sobą, lecz obmyślają plany, zmierza­
jące do wytępienia całych narodów i z zimną krwią je wy­
konują, a Kościół zachowuje wobec brutalnych napastników 
postawę nacechowaną dyplomatyczną pow ściąg liw ością .

Wobec tego rodzaju faktów trzeba sobie postawić py­
tanie, gdzie ludzkość idealna lepiej się realizuje: — czy 
w  małych grupach prawdziwych przyjaciół, czy też w wiel­
kich masach ludzi zawsze słabo ze sobą związanych i często, 
pomimo oficjalnie wyznawanej przyjaźni, w gruncie rzeczy 
sobie obcych, lub nawet wrogich? — Ceniąc wyżej jakość 
związków, łączących ludzi, od ich powszechności, odpowia­
dam: — w małych grupach przyjaciół! W  nich dotychczas 
najpełniej urzeczywistniały się te związki między ludźmi, 
które mieliśmy na myśli konstruując pojęcie ludzkości ideal­
nej U^śli też na świecie żyje gdziekolwiek l u d z k o ś ć  r z e ­
c z y w i s t a ,  to siedzibą jej są właśnie małe grupy przyja­
ciół oddane w służbę wartościom absolutnym. One też za­
zwyczaj były źródłami szeroko się rozlewających prądów 
życia duchowego.

Ten sposób pojmowania ludzkości różni się bardzo 
istotnie od skrytykowanego poprzednio. Tam realizacja ideału 
albo miała się odbyć w przeszłości, w jakimś mitycznym 
wieku złotym — lub też ma nastąpić' w przyszłości, której 
nikt ze zjadaczy chleba może nie doczekać; — tutaj dzieje



225

się ona wszędzie i zawsze, gdzie tylko zbliżą się do siebie lu­
dzie, służący wspólnie wartościom absolutnym. — Tam cho­
dziło o ludzkość szczęśliwą — przy czym szczęście jej miało 
polegać na nasyceniu jej potrzeb; — tutaj jest mowa o ludz­
kości pracującej, bojującej i nigdy nie nasyconej. Jej po­
stawa jest nie hedonistyczna,'lecz bohaterska. — Tam ludz­
kość miała być zjednoczona przez jeden system społeczny, 
czy państwowy; — tu więzy zewnętrzne nie odgrywają roli. 
Może ich wcale nie być, byle tylko ludzi jednoczyła więź we­
wnętrzna.

Taki sposób rozumienia ludzkości nie jest bez prece­
densów w naszej literaturze, spotykamy się z nim bowiem 
w „Odzie do młodości". Tylko że tam terminologia jest inna: 
wyraz „ludzkość" występuje, co prawda, dwa razy, za każ­
dym razem oznacza jednak po prostu tylko wszystkich ludzi. 
To zaś zjednoczenie wewnętrzne, które mam na myśli, mó­
wiąc o ludzkości, Mickiewicz nazwał „światem ducha". Ten 
świat ducha jest przeciwieństwem tego chaotycznego stanu, 
kiedy „żywioły chęci jeszcze są w wojnie". Aby „wyszedł 
z zamętu", „miłość" musi „ogniem zionąć", a „przyjaźń 
w wieczne go utwierdzić spójnie". Nie ulega zatem wątpli­
wości, że Mickiewiczowski „świat ducha" ma powstać z „po­
wiązania serc złotą nicią", ńie zaś z narzucenia wszystkim 
tego samego ustroju społecznego i państwowego. Można 
również wykazać, że w „Odzie do młodości" są ślady odróż­
niania ludzkości idealnej od rzeczywistej. Gdy, mianowicie, 
poeta zapowiada, iż po „nocy głuchej" „nad krajami ludzko­
ści wzejdzie jutrzenka swobody, a za iiią zbawienia słońce", 
to przez to słońce rozumie to, cośmy nazwali ludzkością 
idealną. Gdy natomiast powiada, że „młodość pocznie świat 
ducha na swoim łonie", to ma na myśli ludzkość rzeczywistą. 
Przeżył on ją w związku Filomatów, który istotnie był grupą 
przyjaciół w całej pełni zasługującą na ną^wę ludzkości rze­
czywistej i na tym przeżyciu Zbudował swoje pojęcie ludzko­
ści idealnej. „Ogniwo braterstwa", którym „spięci" byli Fi-

Życie duchowe 15



226

łomaci, rozrosło się w łańcuch braterstwa, spajający w jedną 
całość wszystkich ludzi. Mickiewicz z właściwym mu realiz­
mem szedł od ludzkości rzeczywistej, którą znał z własnego 
doświadczenia, do ludzkości idealnej, a więc w przeciwnym 
kierunku do tego, którego trzymałem się dotychczas.

Edwardowi Abramowskiemu należy się również 
wzmianka w tym miejscu. Stojąc na stanowisku „socjalizmu 
bezpaństwowego", 'ódrzucał on myśl, aby można było odro­
dzić naród lub rodzaj ludzki przez państwo. Twierdzili- iż „ani 
idea wolności, ani braterstw a społecznego nie daje się rozwi­
nąć za pomocą policji, chociażby przystrojonej w najbardziej 
radykalne mundury" )̂. Ten sposób działania nazywał „me­
todą jakobinizmu", która, „abstrahując państwo od życia spo­
łecznego, pragnie zeń uczynić nowego Mesjasza, zbawiają­
cego ludzkość przez policję" )̂. Jakobiniżmowi przeciwsta­
wiał inną metodę. Dążył do zreformowania stosunków ludz­
kich przez rewolucję moralną, która się musi dokonać w du­
szach ludzkich. Niejednokrotnie też kładł nacisk na to, że fun­
damentem nowego porządku socjalnego musi być nowa etyka.

Tę nową etykę chciał ugruntować przez „związki przy­
jaźni". W yobrażał je sobie „jako związki sąsiedzkie, których 
zadaniem jest pomoc wzajemna we wszystkim" )̂. Zaznaczył, 
że „związki takie muszą być m a ł e ,  żeby funkcjonowały nie 
jako urzędy, żeby ludzie znali się między sobą. Funkcjonowa­
nie to*bardzo nieskomplikowane. Związek tworzy dla członka 
jakby w i e l k ą  r o d z i n ę  — i nikogo nie pozostawia na pa­
stwę losu, osamotnionego i bezsilnego" )̂. Celem związku — 
„przyzwyczajenie ludzi do pomocy wzajemnej, do przyjaźni, 
do życia wyższego typu" )̂.

Propagując związki przyjaźni, oraz zawartą w nich ideę

*) Edward Abramowski, Pisma, 1924, tom II, str. 115. 
Tamże, §tr. 120.
Tamże, tom I, str. 360.

*) Tamże, str. 384.
Tamże.



227

kooperatyzmu )̂, E. Abramowski nie zajmował się „ani szcze­
gółowym opracowaniem planu przyszłości społecznej, ani też 
stawianiem zawczasu wytycznych, podług których rewolucja 
polityczna miałaby się odbyć". Dość mu było „jeżeli wytwo­
rzy się komunizm moralny, żyjący w potrzebach i pojęciach 
ludzkich; organizacja zaś społeczeństwa przyszłości, zarówno 
jak  charakter walki politycznej o nią, będą takimi tylko, jaką 
będzie rewolucja moralna, która je poprzedzi" )̂.

Z innych wyjaśnień E. Abramowskiego wynika, że ta 
organizacja przyszłości nie będzie miała charakteru państwo­
wego, Będzie to raczej sieć współdzielni gospodarczych i kul­
turalnych. Autor niejednokrotnie przy tym zaznaczał, że 
w ustroju kooperatywnym  odnowi się „religia chrześcija- 
nizmu — religia braterstwa" )̂.

Jak stąd widać, i w pismach Abramowskiego również 
można wykryć poglądy spokrewnione z naszymi pojęciami 
ludzkości idealnej i rzeczywistej. Przedmiot pierwszego z tych 
pojęć ukazuje się zawsze w dali, w ytyka kierunek ludzkim 
usiłowaniom, lecz nie należy do rzeczywistości. Ziszczenia się 
idealnej ludzkości nie doczekał się Mickiewicz, choć jej olśnie­
w ającą wizję miał „przed oczami ducha"; nie doczekał się jej 
i E. Abramowski — i myśmy się jej nie doczekali... Za to ludz­
kość rzeczywista nieraz już wyłaniała się z zamętu. Nic też 
nie stoi na przeszkodzie, aby się wyłoniła wpośród nas dziś — 
jutro... To się może dziać codzień — byle znaleźli się ludzie...

„Świata ducha", realizującego się w takich grupach, jak 
związek Filomatów, nie należy, oczywiście, utożsamiać z któ­
rymś ze światów kultury. Ludzkość bowiem rzeczywista może 
się realizować w k a ż d y m  świecie kultury. W  jej pojęciu 
nie ma nic z tego kulturocentryzmu, który tak bardzo obciąża 
ideały ludzkości, czyniące z niej jeden jedyny świat kultury, 
m ający połknąć wszystkie inne światy. Od takich ideałów 
ludzkość rzeczywista p o d  t y m  w z g l ę d e m  jest szersza.

*) Patrz: Idee społeczne kooperatyzmu, Pisma, t. I, str. 71 i n.
Tamże, tom I, str. 276.

®) Tamże, t. .1, 385.
15*



228

Pod innym względem jest, oczywiście, znacznie węższa, 
jednoczy bowiem zazwyczaj tylko małe grupki, choć zawsze 
ma tendencję do ogarnięcia wszystkich. — Cóż stąd, gdy nie 
wszyscy zdobywają się na te wysiłki, na te ofiary, których 
potrzeba, aby się w niej znaleźć? — Obyż się na nie zdobyli! 
Oby weszli w jej otwarte podwoje! — Tego pragnął Jezus, 
gdy „podniósłszy oczy w niebo", modłił się do Ojca, „aby 
wszyscy byli jedno...".



Rozdział XIII

ROZCZŁONKOWANIE KULTURY

1 . P o d z i a ł  k l a s y c z n y

- W rozdziale poprzednim zajmowaliśmy się najw ięk­
szymi całościami, które dają się zauważyć w dziedzinie życia 
duchowego, oraz dotyczącymi ich pojęciami i ideałami. Obec­
nie przystępujemy do innego tematu: — pragniemy zdać so­
bie sprawę, jakie człony należałoby wyróżniać w obrębie każ­
dego świata kultury. Zagadnienie to ma u swej podstawy ele- 
mentarniejszą kwestię klasyfikacji czynności i wytworów kul­
turalnych i w tej postaci narzucało się już nieraz zarówno fi­
lozofii kultury, jak etnologii i etnografii.

W polskich pracach z zakresu filozofii kultury nie udało 
mi się zaależć na ten temat gruntowniej szych wywodów. Bar­
dzo gorliwie natomiast pracowała nad tą sprawą w ostatnim 
dwudziestoleciu cała grupa naszych etnologów i etnografów. 
Z tych prac zdał sprawę Kazimierz Moszyński w rozprawie 
p. t.: „Z zagadnień systematyki ku ltury” )̂. Główne myśli tej 
rozprawy są następujące:

1. Jak w widmie słonecznym wyróżniamy trzy barwy 
zasadnicze: czerwoną, niebieską i żółtą i dokoła nich grupu­
jemy pozostałe, [Tak w niezmierzonym morżu faktów kulturo­
wych oddawna wyodrębniamy trzy „jądra", które nazywamy 
kulturą materialną, społeczną i duchową, co prowadzi do po­
działu całej kultury na materialną, społeczną i duchową. ^

Przegląd Współczesny, marzec 1939 r., str. 73—97.



230

i 2. Podziału tego nie należy rozumieć w ten sposób, ja ­
koby do kultury materialnej należały wytwory dokonane 
w materiale fizycznym, do społecznej — czynności i wytwory 
społeczne, a do duchowej wszystkie czynności i wytwory du­
chowe, ostatecznie bowiem wszystkie fakty kulturowe są fak­
tami zarazem społecznymi i duchowymi, a piękna świątynia, 
choć wykonana w materiale fizycznym, ze względu na to, że 
jest miejscem modlitwy i jest dziełem sztuki, należy do kul­
tury duchowej, nie zaś do materialnej. Jeśli zatem w kultu­
rze wyróżniamy trzy wymienione jądra, to podziału tego do­
konywamy nie ze względu na materialność, społeczność i du­
chowość klasyfikowanych faktów, lecz ze względu na to, że 
one mogą zaspokajać przeważnie fizyczne, przeważnie spo­
łeczne lub przeważnie duchowe potrzeby człowieka.

3. Stąd wynikają następujące wskazania diagnostyczne: 
kulturę m aterialną można poznać po tym, że w niej „wyraża 
się przede wszystkim fizyczne życie człowieka; s ł u ż y  o n a  
d o  z a s p o k a j a n i a  p o t r z e b  m a t e r i a l n y c h .  K u l ­
t u r a  d u c h o w a  z a s p o k a j a  p r z e d e  w s z y s t k i m  
t. z w. p o t r z e b y  d u c h o w e .  W  k u l t u r z e  s p o ł e c z ­
n e j  z n a j d u j e  n a j d o b i t n i e j s z y  w y r a z  w i ę ź  ł ą ­
c z ą c a  p o s z c z e g ó l n e  j e d n o s t k i  w s p o ł e c z e ń ­
s t w i e ;  najważniejszą jej częścią składową jest u s t r ó j  
s p o ł e c z n y  (n. p. ustrój rodzinny), a dalej zwyczaje prawne, 
zwyczaje towarzyskie i t. pJ^>

„W ten to sposób" — dodał K. Moszyński — „przedsta­
wiała się i przedstawia systematyka kultury w świetle wyni­
ków wspólnego a dużego naprawdę wysiłku etnologów pol­
skich, krytycznie opierających się na dawniejszym dorobku 
paru pokoleń systematyków obcych. Mam wrażenie, iż — po­
mijając zupełne drobiazgi — zdołała ona szczęśliwie uporać 
się z ogromem materiału i raz na zawsze ustalić t. zw. „kla­
syczne" rozwiązanie problemu. Zupełnie jasne jest też, że 
znaczenie jej bynajmniej nie ogranicza się wyłącznie do za­
kresu nauk etnologicznych, czy też, innymi słowy, do mate­
riału etnograficznego".



231

Co sądzić o rozprawie K. Moszyńskiego? — W  pominię­
tych przeze mnie dowodach autora, w sposobie interpretow a­
nia zasadniczego podziału są szczegóły, nasuwające różne za­
strzeżenia. Tak więc autor niepotrzebnie mówi o „kulturze 
l u d z k o ś c i " ,  zamiast mówić o kulturze oddzielnych naro­
dów, czy grup narodów, co zresztą w jednym miejscu jakby 
przyznaje^); niesłusznie zaciera uwydatnioną przez K. Twar­
dowskiego, a bardzo przydatną przy badaniu kultury różnicę 
między czynnościami i wytworami^); nietrafnie wreszcie 
uważa terminy: duch, duchowy za równoznaczne z terminami: 
psyche, psychiczny^). Usterki te wyniknęły, oczywiście, z nie­
dostatecznego opracowania w naszej literaturze takich pojęć, 
jak ludzkość, wytwór i duch, do czego powołaną jest nie tyle 
etnologia, co filozofia kultury. Rozprawa K. Moszyńskiego 
wskazuje wyraźnie na to, że etnolog i etnograf nie może się 
obejść bez pojęć z zakresu filozofii kultury. Trzebaż mu je 
przygotować. 1 to jest jeden z argumentów, przemawiających 
za potrzebą tego rodzaju rozważań, jak nasze.

W szystkie te usterki nie obciążają jednak zasadniczej 
myśli, że w kulturze można wyróżnić trzy jądra: — kulturę 
materialną, społeczną i duchową. Najzupełniej słuszną, choć 
za mało rozwiniętą jest też myśl, że ten podział jest dokonany 
ze względu, na to, jakie potrzeby człowieka dane jądro kul­
tury może zaspokajać. W  takim postawieniu sprawy zawiera 
się in nucę cała aksjologia kultury. Całkowicie też trzeba się 
pisać na to, że „podstawą nowoczesnej system atyki kultury 
nie jest nigdy wytwór jako taki, lecz właśnie jego znaczenia.

1) Ludzkość, czy raczej oddzielne społeczeństwa, na jakie ona się 
rozpada, str. 74.

*) Str. 76.
®) Utożsamiając ducha z psychiką, K. Moszyński wyłącza jednak 

z zakresu kultury te czynności, które „w całości podpadają pod zakres 
badań « c i ś 1 e fizjo- i psychologicznych", (str. 76). — Że czynności fizjo­
logiczne nie są jeszcze czynnościami kulturowymi — na to zgoda. W jaki 
jednak sposób niektóre czynności psychiczne mogą być, według autora, 
duchowymi, a zarazem nie należeć do kultury — tego nie mogę zrozumieć. 
Albo autor nie sformułował swej myśli dość dokładnie, lub też sam so­
bie przeczy.



232

jego różne aspekty" —r'należy tylko wziąć pod uwagę, że 
„wytwór" tutaj to tyle; co wytwór lub czynność, a te „zna­
czenia" i „aspekty" to właśnie to, co we współczesnej filozofii 
kultury przyjęto nazywać sensem;

Prace zarówno naszych, jak obcych etnologów świadczą 
o tym, że podział kultury, który K. Mószyński nazwał „kla­
sycznym", nadaje się do porządkowania materiału etnogra­
ficznego. Nie wynika stąd jednak, aby był doskonałym i je ­
dynie możliwym. Na braki tego podziału zwrócił uwagę sam 
autor rozprawy. Główne braki polegają na tym, że 1) człony 
tego podziału nie są właściwie wyłączającymi się nawzajem 
klasami faktów kulturowych — jakby powinno być w popraw­
nym podziale — ten sam bowiem przedmiot, jak się później 
przekonamy, nieraz należy do różnych członów; — 2) wszys- 
kie trzy człony razem wzięte nie wyczerpują całego zakresu 
faktów kulturowych, mogą się zdarzyć bowiem takie fakty, 
które w r ó w n e j  m i e r z e  służą do zaspokojenia różnych 
potrzeb człowieka.

(—
I Mamy tu zatem naprawdę do czynienia raczej z trzema 

„jądrami", wyodrębniającymi się wśród ogromu życia ducho­
wego. Do tych jąder należą fakty o zdecydowanych cechach 
diagnostycznych, a więc do kultury materialnej — technika 
zdobywania, przechowywania i opracowywania surowców, po­
trzebnych do życia, zapewnienia bezpieczeństwa i wygody, 
oraz technika transportu i komunikacji; do kultury społecz­
nej — ̂ ustrój społeczny i życie społeczne; do duchowej — re- 
ligia, nauka i sztuka. Oprócz jednak takich faktów istnieją 
inne o cechach mniej zdecydowanych. W tedy powstają w ąt­
pliwości, z którym  jądrem je związać?

r  W arto zdać sobie sprawę z tego, co jest źródłem tych 
wątpliwości. Czy może to, że nie wszystkie fakty kulturowe 
służą do zaspokojenia materialnych, społecznych lub ducho­
wych potrzeb człowieka? — Nie! — to przypuszczenie trzeba 
odrzucić. W szystkie fakty kulturowe służą niewątpliwie do 
zaspokajania tych potrzeb. Są jednak wypadki, kiedy trudno



233

rozstrzygnąć, którą z tych trzech potrzeb dany fakt zaspokaja 
p r z e d e  w s z y s t k i m ,  A od tego zależy zaklasyfikowanie 
tego faktu do tego lub innego jądra. Trzy przy tym mogą za­
chodzić wypadki.

W ypadek pierwszy zachodzi wówczas, gdy jednym ter­
minem ogarniamy wielką ilość faktów, z których jedne za­
spokajają przeważnie potrzeby dajmy na to fizyczne, a inne — 
przeważnie społeczne lub duchowe. Mamy z tym bardzo czę­
sto do czynienia przy systematyzowaniu faktów kulturowych. 
W ystarczą może trzy przykłady: — ustroju gospodarczego, 
moralności i procesu pedagogicznego.

Pod termin: ustrój gospodarczy podpadają ogromnie roz­
maite wypadki. Będą tu należały zarówno skierowane głów­
nie na produkcję wojenną ustroje gospodarcze państw tota- 
listycznych — i o tych ustrojach można powiedzieć, że służą 
przede wszystkim potrzebom państwa — jak również ustroje 
gospodarcze pierwotnych hord myśliwskich, mające oczywi­
ście znaczenie dla życia społecznego, ale przede wszystkim 
służące potrzebom fizycznych człowieka. — Przez moralność 
rozumiemy równie dobrze moralność społeczną, jak osobistą. 
Pierwsza nia najbliższy związek z kulturą społeczną, druga — 
w niektórych przynajmniej wypadkach zasługuje na zalicze­
nie raczej do kultury duchowej. Tak bywa zwłaszcza wtedy, 
gdy jednostka przeciwstawia się niskiemu poziomowi moral­
ności, panującej w jej środowisku, aby uczynić zadość przede 
wszystkim własnej potrzebie duchowej. A chociaż można się 
zgodzić z tym, że takie wypadki zdarzają się stosunkowo rza­
dziej od postępowania tak „jak wszyscy", to jednak nie wolno 
zapominać, że w nich to właśnie życie moralne wznosi się do 
swoich szczytów. — Zwróćmy wreszcie uwagę na 'proces pe­
dagogiczny. Czy da się powiedzieć, że on wszędzie i zawsze 
służy przede wszystkim potrzebom ustroju spo łeczneg^  — 
Nie sądzę! "Wychowanie bowiem bardzo często wyłamuje się 
spod panującego systemu i zamiast zaspokajać jego potrzeby, 
przygotowuje jego upadek. Takim było za carskich czasów 
w Rosji wychowywanie się młodzieży w  organizacjach rewo-



234

lucyjnych. Zamiast zaspokajać potrzeby ustroju społecznego, 
podkopywało ono jego podstawy, nie zawsze przy tym zmie­
rzając do stworzenia na gruzach tego, co istnieje — nowego 
ustroju. Do tego dążyli socjaliści — anarchiści jednak pra­
gnęli głównie wyjarzmienia nadmiernie skrępowanej jed­
nostki.

Tak bywa, gdy wychowanie jest częścią wielkich ru­
chów emancypacyjnych. Zamiast służyć ustrojowi społecz­
nemu, zaspokaja ono wówczas raczej duchowe potrzeby czło­
wieka. Inna sprawa, że te potrzeby powstają zazwyczaj na 
gruncie wielkich przemian społecznych^

Ale nie potrzeba sięgać do epok wrzenia rewolucyjnego. 
W najspokojniejszych czasach można w procesie pedagogicz­
nym wyróżnić części ściślej łączące się z kulturą m aterialną 
lub duchową, niż społeczną. Tak n. p. o wychowaniu fizycz­
nym trzeba powiedzieć, że ono zaspokaja przede wszystkim 
potrzeby ciała ludzkiego, lecz nie zadowalając się tym, czyni 
zadość również potrzebom społecznym i duchowym. Kształ­
towanie się natomiast, polegające na urabianiu własnej struk­
tury wewnętrznej na dobrach czerpanych z dziedziny religii, 
moralności, nauki i sztuki )̂, zaspokaja przede wszystkim du­
chowe potrzeby człowieka, choć ma jednocześnie wielką do­
niosłość społeczną.

Chcąc uwzględnić tę rozmaitość wypadków, systematyk 
kultury powinienby jeden ustrój gospodarczy zaliczyć do kul­
tury materialnej — drugi do społecznej; jedną moralność do 
kultury społecznej — drugą do duchowej;- jedną część pro­
cesu pedagogicznego do kultury materialnej, drugą do spo­
łecznej, trzecią do duchowej. Takiemu jednak rozwiązaniu 
przeciwdziała sugestia wspólnych nazw. Co się jednakowo na­
zywa, to ma należeć od tego samego działu, choćby nie było 
takie s a m e ^ y m  się tłumaczy, dlaczego w klasyfikacji K. Mo­
szyńskiego zarówno ustrój gospodarczy, jak moralność i wy-

Patrz wyżej, Rozdz. IX, 3.



235

chowanie należą do kultury społecznej. Czy jednak systema­
tyk kultury nie postąpił w tym wypadku, jak  ów legendarny 
Prokrustes, który obcinał głowy i nogi tym, co się nie mie­
ścili w jego łożu?

D r u g i  ,w y p a d e k  zachodzi wówczas, gdy ten sam 
przedmiot ze względu na jedną swoją cechę może zaspokajać 
jedne potrzeby człowieka, a ze względu na inne swoje ce­
chy — inne. .Ten wypadek K. Moszyńsjci uwzględnił. Zilustro­
wał go przy tym dobrym przykładem. „Ozdobna świątynia 
jest jednocześnie „budynkiem, wzorowanym na mieszkaniach 
człowieka, przybytkiem kultu i wytworem sztuki". Do tego 
możnaby jeszc2se dodać, że ona jest miejscem zebrań, utrw a­
lających więź społeczną. Z tego wypływa wniosek, że tego 
rodzaju przedmioty ze względu na różne ich cechy należało by 
zaliczyć równocześnie do różnych jąder kultury. K. Moszyń­
ski w tym wypadku to uznaje, posuwa się nawet zbyt daleko, 
gdy twierdzi, że „ozdobna świątynia nie jest jednym przed­
miotem, lecz trzema". Z tego rodzaju różnorakością przedmio­
tów mieliśmy do czynienia w pierwszym wypadku. Drugi jed­
nak tym właśnie różni się od pierwszego, że tu przedmiot jest 
jeden, ma jednak więcej niż jedną cechę diagnostyczną, wobec 
czego wypada go wiązać nie z jednym, lecz z dwoma lub 
trzema jądrami k u ltu ry

W y p a d e k  t r z e c i  ma miejsce wówczas, gdy przed­
miot służy do zaspokojenia różnych potrzeb człowieka mniej 
więcej w równej mierze, tak że niepodobna rozstrzygnąć, 
którą z trzech rozróżnionych potrzeb zaspokaja przede 
wszystkim.

Z tej trudności możnaby wyjść, jak mnie się zdaje, w je ­
den tylko sposób. Należało by mianowicie poprowadzić analizę 
takiego przedmiotu aż do rozróżnienia rozmaitych jego stron 
ze względu na rozmaite potrzeby, które one zaspokajają. 
Gdyby nam się to udało, sprowadzilibyśmy wypadek trzeci do 
drugiego i moglibyśmy postąpić z naszym przedmiotem, jak 
postąpiliśmy z ozdobną świątynią^í ^



236

Szczególnie wielkie trudności nastręcza etnologom ję­
zyk,- „duchowe bowiem i społeczne znaczenia tego w y­
tworu" — powiada autor — „mieszają się w tak równym stop­
niu i — co ważniejsze — tak4ntym nie, iż tego. splotu żadna 
system atyka nie rozplącze. Dlatego to język bywa stawiany 
poza obrębem kultury materialnej, duchowej i społecznej jako 
dział z nimi równorzędny, albo nawet wyklucza się go w ogóle 
z kultury w ściślejszym znaczeniu słowa, umieszczając jako 
osobny dział w obrębie kultury, wziętej w rozumieniu naj­
szerszym )̂.

Nasz autor wybrjął drugą możliyrość. Jego klasyfikacja 
i aktów kulturowych przedstawia się w następujący sposób:

Kultura
w najszerszym rozumieniu

Język Kultura
w ściślejszym rozumieniu

Kultura
materialna

Zdobywanie żywności 
i surowców

Przechowy\vanie żywności 
i surowców

Przygotowanie pokarmów 
Obróbka surowców 

Zabiegi o bezpieczeństwo 
i wygodę

Transport i komunikacja

Kultura
społeczna

Ustrój rodzinny, rodowy 
i plemienny 

Ustrój państwowy 
Ustrój gospodarczy 

Etyka społeczna i prawo 
Obrzędy i towarzyskie 

zwyczaje 
Igrzyska i t. p. 

Wychowanie

Kultura
duchowa

Wiedza
Życie religijne 

Sztuka i literatura

Trudno mi wchodzić w szczegóły tej klasyfikacji. Na 
jedną jej właściwość wszakże muszę zwócić uwagę. ,Autor 
przeprowadził ją tak, aby każda nazwa figurowała w jednym 
tylko miejscu. Jedyny wyjątek zrobił dla takich przedmiotów.

h Tamże, str. 78—79.



237

jak ozdobna świątynia, zastrzegł się jednak, że omawianie jej 
w dwu rubrykach: kultury duchowej i materialnej może mieć 
miejsce tylko przy bardzo szczegółowym opracowaniu. I wów­
czas jednak nie chciał dopuścić do tego, aby przedmiot po­
działu znalazł się w dwu różnych jądrach. Uciekając przed 
tą możliwością, posłużył się nieuzasadnioną fikcją, jakoby- 
śmy w tym wypadku mieli do czynienia nie z jednym przed­
miotem, lecz z dwoma różnymi przedmiotami. W szystko dla 
ocalenia z e w n ę t r z n e g o  porządku, niezgodnie natomiast 
z w e w n ę t r z n y m i  związkami, które tu zachodzą.

W ynikająca stąd sztuczność klasyfikacji najwyraźniej 
zaznaczyła się, gdy chodzi o język. Ponieważ nie udało się go 
pomieścić w j e d n y m t y l k o  z trzech zasadniczych działów 
kultury, więc umieszczono go poza nimi, choć on najw yraź­
niej należy zarówno do kultury społecznej, jak duchowej. 
W  ten sposób stworzono p o z ó r ,  jakoby podział został prze­
prowadzony, gdy w rzeczywistości nie udało się go przepro­
wadzić. Na przeszkodzie stanęło dążenie do tego, by każda 
nazwa trafiła do osobnej szufladki.

W szystko to świadczy o tym, że choć nasi etnolodzy nie­
wątpliwie dużo uczynili, aby uporządkować swój materiał, to 
jednak tego trudnego zadania bynajmniej jeszcze „raz na 
zawsze" nie rozwiązali.

2. P o d z i a ł «ja —  my —  to»

Zasadniczy pomysł dzielenia kultury na materialną, spo­
łeczną i duchową — będę go nadal nazywał k l a s y c z ­
n y m - ^  nie jest bynajmniej jedyny. Już w I Rozdziale tej 
książki była mowa o innym pomyśle, wywodzącym się od 
Hegla. Autor „Fenomenologii Ducha" rozróżniał ducha subiek­
tywnego, obiektywnego i absolutnego. W ielu współczesnych 
filozofów kultury — na ich czele N. Hartman — dzieli ją na



238

ducha subiektywnego )̂, obiektywnego i zobiektywizowanego. 
Komu ta terminologia nie dogadza, może mówić o kulturze 
subiektywnej jednostkowej i między jednostkowej, oraz o kul­
turze zobiektywizowanej. Pierwsza obejmuje takie wytwory 
wewnętrzne, jak charakter moralny i osobowość, oraz ich ży­
cie subiektywne; druga — procesy historyczne, oraz spo­
łeczne; trzecia — wszystkie dobra kulturalne, wykonane 
w materiale fizycznym i oddzielone od swych twórców.;

‘ Chcąc krótko a dobitnie scharakteryzować trzy człony 
tego podziału wolno, jak sądzę, posłużyć się zaimkaihi: j a  — 
m y  — to . W szystkie fakty, należące do kultury subiektyw­
nej jednostki, można zawsze odnieść do czyjegoś ja ;  — pod­
miotem procesów historycznych jest zbiorowe: m y; — a od­
dzielona od swego twórcy obiektywacja — to jakieś rzeczowe 
t o^  Z tych względów podział ten będę nazyWał podziałem 
„ja — m y — ,to".

Podział ten ma tę wyższość nad klasycznym, że jego 
człony wykluczają się nawzajem i w sumie wyczerpują cały 

. zakres kultury. Nie są one zatem „jądrami" kultury, lecz jej 
działami,, odpowiadającymi wymaganiom logiki. Dzięki temu 
mniej jest trudności z rozmieszczeniem w tych trzech działach 
faktów kulturowych. Podstawa podziału „ja — my — to" jest 
inna niż podziału klasycznego. W  związku z tym nie trzeba 
tu się troszczyć o to, jakie potrzeby zaspokajają porządko­
wane przedmioty, oraz czy zaspokajają przede wszystkim 
jedną potrzebę, czy też dwie lub trzy równomiernie. Tym sa­
mym odpadają trudności, związane z drugim i trzecim wypad­
kiem. Z ozdobną świątynią w każdym razie nie ma tu żad­
nego kłopotu. Bez wahania zaliczamy ją do kultury zobiekty­
wizowanej.

Z trudnościami — i to niezwalczonymi — musiałby się 
borykać dopiero ten, ktoby chciał klasyfikować nazwy, nie 
zaś różnorakie przedmioty, tak często obejmowane jedną

N. Hartmann używa terminu: der personale Geist.



239

wspólną nazwą. W punkcie pierwszym mówiliśmy o tyin błę­
dzie tak  często popełnianym przez systematyków kultury. 
Wówczas demonstrowaliśmy go na przykładach: — ustroju 
gospodarczego, moralności i. wychowania. Obecnie sięgniemy 
w dziedzinę sztuki. Otóż gdyby ktoś rozumiał przez ten w y­
raz nie tylko wykonane w materiale fizycznym dzieła sztuki, 
lecz również struktury i przeżycia subiektywne, będące pod­
kładem twórczości artystycznej i rozkoszowania się dziełami 
sztuki, a nadto oddziaływania społeczeństwa na sztukę i sztuki 
na społeczeństwo, to jego usiłowanie, aby pomieścić sztukę 
w jednym z trzech działów kultury, byłoby z góry skazane 
na niepowodzenie. Źródłem jednak tego niepowodzenia byłaby 
nie ułomność zasadniczego podziału, lecz luźność jego języka, 
który zbyt wiele spraw chce objąć jednym wyrazem. Gdyby 
tę wadę skorygować, gdyby przez sztukę rozumieć tylko dzieła 
sztuki, trudność by znikła. Dzieła sztuki weszłyby do działu 
kultury zobiektywizowanej, oplatające się dokoła nich pro­
cesy socjalne — do obiektywnej, a odpowiadające im struk­
tury wewnętrzne — do subiektywnej.

. Podobnie przedstawiałaby się sprawa z językiem. Język 
jako wytwór zewnętrzny należy do kultury zobiektywizowa­
nej; proces historyczny, który nazywamy rozwojem języka —
do obiektywnej, przeżycia zaś językowe — do subiektywnej:)

/

Z rozważań tych nie wynika, jakoby należało zarzucić 
podział klasyczny i poprzestać tylko na podziale „ja — my — 
to". Te dwa podziały, właśnie dlatego, że mają różne pod­
stawy, nî e tylko nie wykluczają się nawzajem, lecz mogą się 
w bardzo korzystny sposób uzupełniać. Jakby wyglądała ich 
kombinacja? — Można to przedstawić graficznie. Załóżmy, iż 
podział klasyczny został przeprowadzony do końca, tak, że 
obejmuje cały zakres kultury. W tym i d e a l n y m  wypadku 
nie mielibyśmy już jąder kultury, lecz działy kultury. Biegłyby 
one poprzecznie do działów podziału „ja — my — to", jak to 
widać na załączonym rysunku:



240

Podział klasycznY

0

K u 1 1 u
0
G

r a  d u c
> •

0GD
n o w a

■ o
N

3
M \ M \ ^O) o \ M 

1 -2
K u l t u , r a  s p o ł l e c z n a

'3 ' ^  1 m : o 1 P
i  : N

d

K i U 
3liż

0I-IG
r a  m a t ę  

3!iż

P

r i a  J^n a  
3

3. K u l t u r a  a c y w i l i z a c j a

Z każdym z tych podziałów wiążą się doniosłe zagadnie­
nia natury ogólniejszej. Z podziałem „ja — my — to" pozo­
stają w związku zagadnienia struktur wewnętrznych i ze­
wnętrznych, oraz trzech podstawowych procesów kultural­
nych: obiektywnego ducha, tradycji i rozwoju; wreszcie 
obiektywacyj i ich Stosunku do życia. W szystkie te zagadnie­
nia poruszyłem w drugiej i trzeciej części tej<książki. Nie roz­
ważałem natomiast dotychczas zupełnie szerszych zagadnień, 
które nasuwa podział klasyczny. Przystępuję wobec tego do 
nich obecnie. Pierwsze z nich ma charakter raczej terminolo­
giczny. Jest to bardzo w tej chwili zagmatwana kwestia, co 
należy rozumieć przez wyraz: cywilizacja i jaki jest stosu­
nek cywilizacji do kultury?

Na te pytania odpowiadam od razu w następujący spo­
sób: —Tprzez cywilizację należy rozumieć jedno z trzech ją­
der, wyróżnionych w podziale klasycznym — a mianowicie 
kulturę społeczną. Przemawia za tym ten wzgląd, że wyraz:



241

cywilizacja wywodzi się z łacińskiego; civ is, oby watel.\ Zgod­
ne z tą genezą znaczenie tego wyrazu utrzymuje się dotych­
czas w niektórych językach romańskich. W łoski wyraz ci- 
viltá, jak wyjaśnia St. Wędkiewicz, „kontynuuje poniekąd 
civilitas humana Dantego, il vivere civile  Machiavellego, lo 
stato della cittá Jana Baptysty Vico — to znaczy, w tym w y­
razie tkwi reminiscencja łacińskiego civis, a stąd pojęcie 
ustroju społeczno-państwowego" )̂.

Z tym samym odcieniem znaczeniowym występuje ten 
wyraz również u niektórych autorów, piszących po fraiicusku. 
Tak n. p. M aurycy M aeterlinck stale pisze o „une civilisation 
des termites" )̂. Ogromna większość jednak Francuzów używa 
go w znaczeniu szerszym, bardzo często w najszerszym, t. zn. 
w takim, w jakim używam wyrazu kultura. W  takim właśnie 
sensie mówiło się o „cywilizacji" na międzynarodowej kon­
ferencji paryskiej z 1929 r. W yniki jej zebrane są w wydaw­
nictwie p. t.: „Civilisation, le mot et l'idée" ^). W  takim sensie 
pod wpływem obyczaju francuskiego — używało wyrazu: cy­
wilizacja wielu autorów polskich, m. in. cytowany wyżej 
Erazm Majewski,

Gdybyśmy, przyjmując tę terminologię, poczęli nazywać 
cywilizacją to, cośmy dotychczas nazywali kulturą, do czego 
służyłby wyraz kultura? — Możnaby go używać zamiennie 
z wyrazem: cywilizacja. Tak też go używa wielu francuskich 
i polskich autorów. Marceli Handelsman np. nazwał „kulturą 
lub cywilizacją całokształt form panowania człowieka nad 
naturą lub nad człowiekiem" )̂. Pocóż jednak używać dwu 
terminów dla oznaczenia tego samego przedmiotu, gdy jeden 
z nich doskonale się nadaje do oznaczenia jego części? Czy­
nienie z cywilizacji i kultury synonimów jest obyczajem nie­
ekonomicznym. Odrzucamy go zatem.

*) Stanisław Wędkiewicz, Cywilizacja czy kultura?, Symbolae Gram- 
maticae, 1927, tom II, str. 508.

2) La vie des termites, Paris; Fasquelle 1927, przytaczam za St. Węd- 
kiewiczem.

Paris, La Renaissance du livre, 1930.
*) M. Handelsman, Historyka, Warszawa, 1928, str. 7.
Zycie duchowe 16



242

Odrzucamy również oparte na dodatnim i ujemnym w ar­
tościowaniu przeciwstawianie sobie tych dwu terminów. Tak 
c"zyni wielu autorów niemieckich i francuskich. — Niemcy 
rozróżniają w kulturze dwie sfery: jedną szlachetną i podno­
szącą człowieka — drugą pozbawioną ideałów, filisterską, zde­
prawowaną i deprawującą. Pierwszą nazywają właściwą kul­
turą, drugą cywilizacją. Tak używa tych terminów m. i. Otto 
Tumlirz. W jego pracy p. t.: „D i e K u l t u r  d e r  G e g e n -  
w a r t " ,  czytamy:(^„^śli przez k u l t u r ę  rozumiemy realizo­
wanie wartości, kształtowanie rzeczywistości według norm 
obiektywnie obowiązujących — wówczas takie dobra c y w i ­
l i z a c j i ,  jak technika, osiąganie większej władzy, pożytek, 
zysk pieniężny i t. p. są pozbawionymi wartości środkami do 
osiągania celów. Nabierają one dodatniej wartości dopiero 
wówczas, gdy prowadzą do celów kulturalnych. Gdy nato­
miast służą do niszczenia rzetelnych wartości kulturalnych, 
zasługują na ocenę ujemną. Jeśli k u l t u r a  jest wyrazem 
uczuć wartości, to cywilizacja jest zesztywnieniem, rozkła­
dem form, które stały się nieorganicznymi, zewnętrznym zme­
chanizowaniem żywego dawniej organizmu, utratą ducha przy 
zachowaniu zewnętrznych tylko pozorów przez coś, co było 
uduchowione i miało g łębię '^).

Nie myślę bynajmniej podawać w wątpliwość, że w kul­
turze takie dwie sfery istnieją. W ynika to i z poprzednich na­
szych wywodów — zwłaszcza dotyczących obumierania obiek­
ty wacyj. W  tym miejscu krytykuję tylko terminologię. Sta­
wiam jej dwa zarzuty. Po pierwsze, nie jest wskazane, aby 
wyraz: kultura oznaczał raz całość życia duchowego, to znowu 
pewną tylko jego część, która zasługuje na dodatnią ocenę. 
Lepiej używać tego terminu w jednym tylko znaczeniu. Niech 
on już służy do oznaczenia całego życia duchowego, oraz tego, 
co od niego odpadło i zmartwiało. — Po drugie, nie ma pod­
staw do używania terminu: cywilizacja dla oznaczenia tego 
wszystkiego, co się w kulturze stało bezduszną formą. Do-

*) Otto Tumlirz, Die Kultur der Gegenwart, Leipzig, 1932, str. 13.



243

brzeby mieć na to jakiś termin, lecz skądże ma być nim wła­
śnie cywilizacja? Proponuję nazywać to kulturą odducho- 
wioną, lub krócej: b e z d u c h e m .  Ostatni termin zapoży­
czam od J. Słowackiego. Ten wielki mistrz języka użył go 
w „Odpowiedzi na Psalmy Przyszłości". — W yraz jest zwięzły» 
doskonale rzecz oznacza i w całej pełni zasługuje na to, aby 
go używać. — Przeciwieństwem kultury odduchowionej, czyli 
bezducha, jest życie duchowe, czyli d u c h  w ustalonym przez 
nas na początku tej pracy (czwartym) znaczeniu tego słowa )̂.

Jak  bardzo dowolny jest niemiecki sposób przeciwsta­
wiania sobie terminów: kultura i cywilizacja, tego dowodzi 
fakt, że w literaturze francuskiej od czasów wojny 1914—1918 
r. przyjęła się moda, idąca we wręcz przeciwnym kierunku. 
Na skutek przypadkowych skojarzeń językowych we Fran­
cji utożsamiono „kulturę" z niemczyzną, a „cywilizację" 
z francuszczyzną. W  związku z tym publicystyka francuska 
poczęła się wysilać na argumenty, mające dowodzić, że kul­
tura jest czymś niższym od cywilizacji. W szystko to razem 
nie ma wartości naukowej. Mamy tu najwyraźniej do czynie­
nia z propagandą, owianą duchem kulturocentryzmu, który 
odżył w atmosferze wojny. Francuskiej „cywilizacji" odpo­
wiada „helleńskość" starożytnych Greków; kultura nato­
miast — zwłaszcza pisana po francusku przez „K" — to tyle, 
co barbarzyństwo. Oto tytuły niektórych publikacyj wojen­
nych. Przytaczam je za St. Wędkiewiczem: — G. Fonsegrive, 
„Kultur et civilisation" (1916), G. Gaillard, '„Culture et Kul­
tur" (1915), L. Bernard, „Civilisation et Kultur" (1916).

Widać stąd, że jedni autorowie przeciwstawili cywiliza­
cję — kulturze. Inni przewstawiali kulturę, pisaną przez „c", 
kulturze pisanej przez „K". C óż^a dowolność! — jaki chaos! — 
Od tak płytkich sporów najlepiej trzymać się zdaleka. Uni­
kając też zarówno nieekonomicznego zbliżania do siebie te r­
minów: kultura i cywilizacja, jak dowolnego przeciwstawia­
nia ich sobie, będę się trzymał obranej od początku drogi.

*) Rozdz. I, p. 3.
16*



244

Przez kulturę rozumiem całość życia duchowego, oraz zmart­
wiałe jego odpadki — przez cywilizację zaś jądro społeczno- 
obywatelskie. Ten sposób używania terminu: cywilizacja ma 
za sobą autorytet A. Mickiewicza. W Księgach Pielgrzymstwa 
pouczał on emigrantów polskich: — „Nie raz mówią Wam, 
iż jesteście wpośród narodów, ucywilizowanych i macie od 
nich uczyć się cywilizacji; ale wiedzcie, że ci, którzy Wam 
mówią o cywilizacji, sami nie rozumieją, co mówią. W yraz 
cywilizacja znaczył obywatelstwo od łacińskiego civis, oby­
watel".

4. A k s j o l o g i a  p o d z i a ł u  « k l a s y c z n e g o »
Od zagadnienia terminologicznego przechodzę do zagad­

nień merytorycznych. Zaczynam od pytania, jaka jest podsta­
wa tego, że w morzu faktów kulturowych wyróżniamy te trzy 
jądra, które nazywamy kulturą materialną, społeczną i du­
chową? K. Moszyński trafnie zauważył, że te jądra narzucają 
nam się z podobną siłą, jak trzy barwy zasadnicze w spektrze 
słonecznym. Fizjologia tłumaczy wyróżnianie przez nas spo­
śród nieskończonej ilości barw — tych trzech zasadniczych 
procesami chemicznymi, zachodzącymi w siatkówce. Do ja- 
kiejże nauki mamy się udać po wyjaśnienie, dlaczego wśród 
nieprzebranego mnóstwa faktów kulturowych wyróżniamy 
trzy jądra „klasyczne"?

Na właściwą drogę naprowadza nas K. Moszyński. I on 
bowiem usiłował zdać sobie sprawę, co stanowi podstawę 
klasycznego podziału kultury? Odpowiedział: —̂ to, że wszyst­
kie p o t r z e b y  człowieka dadzą się sprowadzić do trzech 
zasadniczych: — do potrzeb ciała ludzkiego, społeczeństwa 
i ducha. Gdzie jednak są potrzeby — tam są i wartości. Po­
zostaje myśl K. Moszyńskiego z języka potrzeb przełożyć na 
język wartości, aby znaleźć się w dziedzinie przedmiotów, 
które bada aksjologia. Spróbujmyż tego dokonać, a znaj­
dziemy się w obliczu tych samych trzech rodzajów wartości, 
które rozróżniliśmy w rozdziale VI tej książki. Czyż bowiem



245

potrzeb duchowych człowieka nie zaspokajają przede wszyst­
kim wartości absolutne? — społecznych — normatywne zwią­
zane, a cielesnych — nienormatywne?

Nie znaczy to oczywiście, jakoby każde z trzech jąder 
kultury było nastawione na jeden tylko z tych trzech rodza­
jów wartości. Tak na pewno nie jest. W  każdym z tych jąder 
dadzą się wykryć wartości wszystkich trzech rodzajów. I nie 
jest to czymś przypadkowym, lecz wynika z istoty kultury. 
Bez ścisłego współudziału wszystkich trzech rodzajów w arto­
ści żadne jądro kultury nie mogłoby żyć swoim życiem du­
chowym. Tak n. p. kultura duchowa bez posiłkowania się ma­
teriałem fizycznym, należącym do wartości nienormatywnych, 
nie mogłaby realizować wartości absolutnych w dziełach re- 
łigii, moralności, nauki i sztuki. Stwarzając zaś te dzieła, po­
mnaża ona ilość wartości demiurgicznych, które należą do 
normatywnych związanych. W artości te, jak wiemy, odgry­
w ają w kulturze duchowej doniosły rolę, ostatecznie jednak 
są podporządkowane absolutnym.

Przerzućmy się teraz do kultury materialnej. I ta nie 
mogłaby żyć właściwym sobie życiem duchowym, gdyby 
wszystko obracało się dokoła wartości jednego tylko rodzaju. 
Jeżeli charakterystyczne dla tego jądra wartości nienorma­
tywne wchodzą w prąd życia duchowego, to dzieje się tak 
tylko dzięki temu, że one się podporządkowują wartościom 
normatywnym związanym i absolutnym. Tego podporządko­
wania nie ma, gdy ktoś n. p. oddaje się rozpuście. Ale też 
wówczas jego życie seksualne wyładowuje' się poza życiem 
duchowym, lub nawet wbrew wymaganiom tego życia. Po­
czyna ono w nie wrastać dopiero wówczas, gdy się podpo­
rządkowuje normom społecznym, moralnym, i religijnym. 
Wówczas przeradza się ono w pożycie małżonków.

Ani nam zatem w głowie twierdzić, jakoby w każdym 
jądrze do głosu dochodził jeden tylko z trzech rodzajów w ar­
tości. Mamy jednak, jak  sądzę, podstawę twierdzić, że z tych 
trzech rodzajów jeden w każdym jądrze odgrywa główną rolę 
i nadaje mu charakter. Jest to zresztą tylko konsekwencja



246

tego, że każde z tych jąder zaspokaja przede wszystkim któ­
rąś z trzech zasadniczych potrzeb człowieka.

Twierdzę zatem, że kulturze duchowej nadają charak­
ter wartości absolutne, społecznej — normatywne związane, 
a materialnej — nienormatywne. Postarajmy się obecnie roz­
winąć dalej to twierdzenie aksjologiczne. Doprowadzi to nas 
do pojęć: 1) pięter kultury, 2) dziedzin kultury, 3) zrostów 
i przeświecania. Poświęcam im trzy następne ustępy.

a. Piętra kultury

Rozpoczynam od zwrócenia uwagi na stosunki, zacho­
dzące pomiędzy trzema rozróżnionymi przez nas rodzajami 
wartości. Nie są one podobne do tych, jakie można wykryć 
pomiędzy trzema zasadniczymi barwami spektru słonecznego. 
Trzy barwy są trzema r ó w n o r z ę d n y m i  jakościami, 
czego o trzech rodzajach wartości nie da się powiedzieć. Ich 
stosunek do siebie nie jest stosunkiem równorzędności, lecz 
u s t o p n i o w a n i a ,  co najdobitniej zaznacza się w trzech 
sprawach: 1) w tym, że wartości nienormatywne nie mają w a­
loru, a normatywne go mają, 2) w tym, że zasięg waloru w ar­
tości normatywnych związanych (z jedynym wyjątkiem praw­
dziwych zdań logicznych), jest węższy od zasięgu waloru w ar­
tości absolutnych, 3) w tym, że dla wartości nienormatywnych 
normami są wartości normatywne związane, dla tych zaś — 
absolutne.

Normy nie są oczywiście prawami przyrody. Podlegając 
im, nie ulegamy konieczności, lecz spełniamy powinność. 
Gdzie obowiązuje powinność, tam zawsze zachodzi możność 
wyłamywania się spod niej. Dlatego też wśród wartości nie­
normatywnych obok podporządkowanych normom są i nie- 
podporządkowane. Podobnie dzieje się również wśród war­
tości normatywnych związanych. W świecie wartości istnieje 
i chaos i kosmos. Tam jednak, gdzie kosmos wyłania się 
z chaosu, ma on budowę h i e r a r c h i c z n ą ,  wszystkie bo-



247

wiem jego części są ustopniowane i unormowane, przy czym 
najwyższymi normami są w nim wartości absolutne.

Dotychczas, niestety, nie posiadamy powszechnie przy­
jętego systemu wartości. Istnieją tylko pochodzące od róż­
nych autorów próby uchwycenia panującego w tej dziedzi­
nie porządku. W  szczegółach panują dość znaczne różnice. 
Na to jednak zgadzają się wszyscy, że świat wartości ma bu­
dowę hierarchiczną. Tak n. p. H. Rickert rozróżnił w nim trzy 
stopnie: 1) wartości indywidualnie-subiektywne, 2) ogólnie-: 
subiektywne i 3) obiektywne )̂. Tym trzem stopniom 'Rickerta 
odpowiadają u mnie (z pewnym przesunięciem) wartości nie- 
normatywne, normatywne związane i absolutne. Terminolo­
gia Rickerta podkreśla, że walor, gdy już obowiązuje, jest 
coraz pełniejszy; — ja położyłem nacisk na to, że wyższe 
wartości są normami dla niższych. Ostatecznie wychodzi to 
na jedno. Dwie te terminologie uwydatniają tylko różne ce­
chy tego samego splotu stosunków.

Od zagadnień dotyczących budowy świata wartości po­
wróćmy obecnie do klasycznego podziału kultury. Otóż je­
żeli za podstawę tego podziału uznać rozróżnienie trzech 
stopni wartości, jak założyliśmy, to należałoby się spodzie­
wać, że i trzy jądra kultury nie są sobie równorzędne, lecz są 
stopniami hierarchicznego systemu. Tak też jest istotnie. Tę 
myśl rozwijało już wielu teoretyków kultury. Tkwi ona za­
równo w idealistycznym systemie Hegla, który twierdził, że 
kultura wspina się stopniami do samowiedzy, osiągając ją na 
swych szczytach w filozofii; jak w materialistycznym syste­
mie Marxa, który uznał za podstawową kulturę materialną, 
na niej dopiero budował, społeczną, a „ideologię" uważał za 
epifenomen stosunków gospodarczych i społecznych. W  na­
stępnym rozdziale postaram się wykazać, że i w tym wypadku 
mamy do czynienia z uwydatnieniem różnych stron tego sa­
mego splotu stosunków.

Chcąc się upewnić, że jesteśmy na właściwej drodze,

H. Rickert, System der Philosophie, str. 132 i n.



248

należałoby jeszcze dać opis kultury, wykazujący, że ona ma 
budowę hierarchiczną. W ymaga to jednak obszerniejszych 
rozważań. Obawiając się, aby one nie rozsadziły ram tego 
ustępu, wydzielam je stąd i przenoszę do następnego roz­
działu. Będzie on w całości poświęcony tej sprawie.

W tym miejscu pragnę jeszcze tylko ustalić ogólniejszy 
termin, który możnaby stosować do kultury materialnej, spo­
łecznej i duchowej. Niech mi wolno będzie nazywać te jądra 
kultury jej p i ę t r a m i .  Zakładam przy tym, że kultura ma­
terialna jest piętrem podstawowym, na niej buduje się cywi­
lizacja, a na cywilizacji — kultura duchowa. Na ilość w każ­
dym świecie najwięcej jest kultury materialnej, mniej spo­
łecznej — najmniej duchowej. Razem tworzą te piętra jakby 
piramidę, którą można graficznie przedstawić w następujący 
sposób:

a — kultura materialna, b — cywilizacja, c — kultura duchowa

łr. Dziedziny kultury
W świecie wartości zachodzą nie tylko uwzględnione 

już przez nas różnice s t o p n i ,  ale i różnice j a k o ś c i .  Ze 
względu na różną jakość dzielimy wartości na niesprowa- 
dzalne do siebie nawzajem k a t e g o r i e .  W śród wartości 
absolutnych rozróżniamy cztery zasadnicze kategorie: — świę­
tości, dobra, prawdy i piękna; -^Hiażda z tych kategorii może 
być również związana z pewnymi nosicielami; - do wartości 
związanych zaliczamy poza tym wartości witalne, socjalne, 
użytkowe i hedonistyczne. W italne mają za nosiciela życie



249

biologiczne. Do nich należy wartość życia, zdrowia, nasyce­
nia cielesnego i t. p. Socjalne — obejmują wartość życia spo­
łecznego i wszelkich grup społecznych. Przez użyteczność ro­
zumiemy dobroć środka, prowadzącego do celu. Hedoni­
styczną wartością jest wszelka przyjemność.

Z tych wartości częściowo do normatywnych, a czę­
ściowo do nienormatywnych należą wartości witalne, socjalne 
i użytkowe; — do nienormatywnych — hedon istyczny

Naszkicowany w ten sposób system wartości można 
przedstawić graficznie w następujący sposób:

Stopnie
wartości Kategorie wartości

absolutne świętość, dobro, prawda, piękno

związane
normatywne związane

świętość
dobro
prawda
piękno

związane
nienormatywne hedonistyczne

<u
0)C!
'13

o
H->

% •N

W ywody poprzedniego punktu powinny były nas prze­
konać, że podział wartości na stopnie przebija się w podziale 
kultury na piętra. Powstaje pytanie, czy podział wartości na 
kategorie nie zaznacza się również w systemie kultury?

Na to pytanie wypada odpowiedzieć twierdząco, można 
bowiem wskazać podział kultury, odpowiadający w podobny 
sposób podziałowi wartości na kategorie, jak podział kultury 
na piętra odpowiada podziałowi wartości na stopnie. Mam na 
myśli d z i e d z i n y ,  które rozróżniamy wśród kultury du-



250

chowej, gdy zaliczamy do niej religię, moralność, naukę 
i sztukę. Każdy przyzna, iż podział ten w uderzający sposób 
odpowiada czterem kategoriom wartości absolutnych.

Na dwu niższych piętrach również rozróżniamy pewne 
dziedziny .^ak  więc mówimy, iż cywilizacja składa się z ży­
cia społecznego, narodowego i państwowego, a kultura ma­
terialna z różnych działów techniki i gospodarstwa. Te jed­
nak podziały już nie są tak bezpośrednim odbiciem podziału 
wartości na kategorie. Bo też dokonano ich nie tyle ze względu 
na wartości, stanowiące ich sens, co ze względu na różnora- 
kość n o s i c i e l i  tych wartości. J

V Część systemu kultury, która w przejrzysty sposób od­
powiada systemowi wartości, można przedstawić w następu­
jącej tablicy:

Piętra
kultury Dziedziny kultury

Kultura
duchowa religia, moralność, nauka, sztuka

Cywilizacja

Kultura
materialna •

Zestawienie tej tablicy z tablicą poprzednią bardzo wiele 
mówi. Okazuje się dowodnie jak nie głęboko sięgają w kul­
turę ci, którzy chcą ją zrozumieć bez aksjologii. To się nie da 
zrobić! Już bowiem najpopularniejsze podziały kultury oparte 
są na podziałach wartości.

Nieliczenie się z aksjologią doprowadziło do wielu już 
błędnych poglądów na kulturę. Do nich zaliczam przekona-



251

nie, występujące zarówno w wieku Oświeconym, jak u Com- 
te 'a  i J. St. Milla, jakoby postępy- całej kultury można było 
mierzyć p>ostępami życia umysłowego i nauki. Słynne swoje 
prawo trzech stadiów A. Comte oparł na tym właśnie założe­
niu. Najściślej sformułował je J. St. Mili w swojej Logice. 
Czytamy tam: — „Zarówno świadectwa historii, jak dane 
przyrody ludzkiej z uderzającą zgodnością wskazują na to, 
że istnieje pewien pierwiastek społeczny, m ający dominującą 
i prawie panującą doniosłość wśród czynników postępu spo­
łecznego. Jest nim stan zdolności poznawczych u ludzi wraz 
z charakterem zdobytych przez nich poglądów na samych 
siebie i otaczający ich świat" )̂.

Otóż to założenie jest błędne. Jak bowiem kategorie 
wartości są^ niesprowadzalnymi do siebie nawzajem jako- 
ściami, tak i skrystalizowane dokoła nich dziedziny kultury 
są do siebie nawzajem niesprowadzalne. Rozwój też ich nie 
zawsze postępuje równym frontem. Jedne z nich mogą w y­
suwać się naprzód, gdy inne pozostają w tyle. H istona kul­
tury zna wiele takich wypadków. Tak np. w starożytności 
u Żydów wybujała religia, za nią posuwała się moralność, 
a natomiast nauka i sztuki plastyczne znajdowały się w po­
wijakach. U starożytnych Greków odwrotnie, religia i moral­
ność nie nadążyły za wspaniałym rozkwitem nauki i sztuki. 
Podobne jak u Greków stosunki dają się zaobserwować i we 
współczesnej kulturze zachodnio-europejskiej z tą jednak 
zmianą, że nauki ścisłe i oparta na nich technika odgrywają^ 
obecnie o wiele większą rolę, niż kiedykolwiek przedtem.

Na podstawie przytoczonych przykładów możnaby mnie­
mać, że jakaś bliższa korelacja zachodzi przynajmniej pomię­
dzy religią i moralnością z jednej strony, pomiędzy nauką 
i sztuką z drugiej. Nie trudno jednak udowodnić, że i te pary 
występują niekiedy rozłącznie. Tak n. p. religijność u nas za 
czasów saskich szła w parze ze straszną demoŁąlizacją. W  kon­
fucjanizmie chińskim moralność obywa się bez religii. Wspa-

J.* Mili, System of Logik, 10, 57,



252

niały rozkwit poezji naszej emigracji szedł w parze z niskim 
poziomem nauki. Za czasów panowania pozytywizmu nastą­
piło zjawisko odwrotne. Nauka poczęła się rozwijać, sztuka 
natomiast zmalała i sprozaiczniała.

Jak stąd widać, jedności kultury nie można budować 
na korelacjach wiążących dziedziny kultury, bo takie korela­
cje raz zachodzą, to znowu nie zachodzą. Kategorie wartości, 
stanowiące podstawę podziału pięter kultury na dziedziny, 
są niesprowadzałne do siebie. Takimi też w zasadzie są i dzie­
dziny kultury. Jedność zaś życia duchowego powstaje ha in­
nym gruncie. Stanowią go, po pierwsze, hierarchiczne zależ­
ności, zachodzące pomiędzy piętrami kultury; po drugie — 
wypracowany historycznie s e n s  całej kultury. Ten sens 
jest zazwyczaj czymś o wiele bardziej skomplikowanym, a za­
razem trudniej dającym się uchwycić za pomocą pojęć od po­
szczególnych kategoryj wartości. Rzadko też kiedy da on się 
sprowadzić do jakiejś jednej wartości. Najczęściej jest ich 
konstelacją, lub może jeszcze lepiej: — jest zrostem, w któ­
rego skład wchodzą oprócz wartości różnego stopnia i kate­
gorii najrozmaitsi nosiciele wartości.

Tego nie uwzględnił Hegel. Jego próba sformułowania 
sensu poszczególnych kultur razi nas obecnie swoim brutal­
nym symplicyzmem. O wiele delikatniej obszedł się z tym te­
matem W. Diłthey, bo też w większym stopniu był history­
kiem od Hegla. Chcąc uchwycić sens danej kultury, lepiej 
jest powstrzymać się od zbyt prostych formuł, bardzo często 
mamy tu bowiem do czynienia z czymś, w co trzeba wniknąć 
uczuciem i fantazją. Lepiej to dotychczas wyczuli wielcy hi­
storycy od filozofów kultury. Zamiast racjonalizować to, co 
irracjonalne, zestawiają oni raczej fakty historyczne, aby 
nam umożliwić wżycie się w atmosferę, którą ^ne dyszą. 
Przychodzi nam to jakby samo z siebie, gdy historyk potrafi 
odtwarzać minione życie duchowe z pewnego rodzaju artyz­
mem. Metoda porównawcza znakomicie ułatwia zadanie. Za­
stosował ją w naszej literaturze m. in.^ Tadeusz Zieliński



253

w książce poświęconej hellenizmowi i judaizmowi^). Jest to 
praca zestawiająca sens kultury helleńskiej z sensem kultury 
żydowskiej. Kto przeczyta tę książkę, ten od razu zrozumie, 
co mamy na myśli, mówiąc o sensie całej jakiejś kultury.

c. Zrosły i przeświecanie

Nie tylko sens kultury bywa najczęściej zrostem, na 
który się składają oprócz najrozmaitszych wartości również 
ich nosiciele. Z takiego tworzywa powstaje prawie całe ży­
cie duchowe. Jego różne składniki występują osobno i w sy­
stematycznym porządku tylko w rozprawach naukowych, 
opartych na daleko posuniętej abstrakcji. W  rzeczywistości 
natomiast one są najczęściej pozrastane i w takiej postaci dają 
się zazwyczaj obserwować.

Kultura jest na ogół konkretna^). Ogromna większość 
wartości ma również charakter konkretny. Taki charakter 
mają przecież wszystkie wartości z w i ą z a n e .  Gdy zacho­
wujemy wobec nich postawę praktyczną, stanowią one dla 
nas wraz ze swoimi nosicielami jedną całość. Dalsze zrosty 
powstają przez to, że wartości każdego stopnia wraz ze swoimi 
nosicielami łączą się w coraz bardziej skomplikowane całości, 
w które znowu wnikają wartości wyższych stopni w charak­
terze nadających im kierunek norm. —f ^ a k  spożywanie po­
siłku zrasta się z przyjemnościami życia towarzyskiego, pod­
daje się społecznym normom obcowania z ludźmi^ aby w re­
szcie w takiej uczcie, jaką Plato wziął za temat swego dia­
logu, stać się sposobnością do filozofowania.

Z pozoru mogłoby się zdawać, że im konkretniejsze jest 
życie duchowe, tym mniejszą rolę muszą w nim odgrywać 
wartości absolutne. Te bowiem wartości mają charakter zde­
cydowanie abstrakcyjny. — Otóż wynikające z tego źródła 
wątpliwości można rozproszyć w sposób następujący:

*) Tadeusz Zieliński, Hellenizm i judaizm, Warszawa—Kraków, 1927. 
®) Concretus, dosłownie: — zrośnięty, lub pozrastany.



254

Gdy w dzień pogodny „widzimy słońce", nie znaczy to, 
abyśmy patrzyli gołymi oczyma w tarczę słoneczną. Jej pełny 
blask razi ludzkie oczy. Toteż bezpośrednio w słońce patrzymy 
w wyjątkowych tylko okolicznościach: — gdy ono się nam 
ukazuje przez mgłę łub chmury, albo gdy dla ochrony wzroku 
użyjemy szkieł zakopconych. — A jednak „widzimy słońce", 
i cieszymy się nim, i jest nam żle, gdy go mamy za mało. To 
jednak, co nam do życia tak potrzebne, to są nie tyle promie­
nie, wysyłane bezpośrednio przez słońce — przed tymi w roz­
maity sposób musimy się ochraniać, — co ich odbicia od ota­
czających nas przedmiotów. „W barwnym odblasku dane nam 
jest życie", powiedział Goethe )̂.

Podobnie jest z wartościami absolutnymi w życiu du­
chowym. Mało kto zdolny jest patrzeć w ich tarcze bezpośred­
nio, nazbyt bowiem są dla przeciętnego umysłu oderwane. 
A jeśli kto w nie patrzy, to ich nie może ogarnąć ani myślą, 
ani uczuciem ze względu na nieskończonościowy charakter 
ich waloru. Tylko myśl filozoficzna usiłuje jo  badać — i to 
nie zawsze; tylko mistycy religijni spalają się w ich żarze 
w chwilach ekstaz najwyższych.

Zato one dane są wszystkim w konkretnym życiu du­
chowym, nie tyle zresztą w postaci podobnej do „barwnego 
odblasku", co raczej p r z e ś w i e c a n i a .  Będąc najwyż­
szymi normami życia duchowego, porządkują one je od góry 
do dołu. Dokoła nich krystalizują się też struktury zarówno 
na piętrze kultury duchowej, jak  społecznej i materialnej. 
Przez powstające w ten sposób dobra kulturalne najłatwiej 
wyczuwamy promieniowanie wartości absolutnych. Tak je 
wyczuwała Madzia z Emancypantek Prusa. Nie była ona 
zdolna do z;aciekania się w wartości absolutne bezpośrednio. 
Ale miała nieomylne wyczucie, jak należało postąpić w każ­
dym wypadku konkretnym. Jej poczucie moralne jest dosko­
nałym przykładem tego, jak można „widzieć" wartość abso­
lutną poprzez zakopcone szkła wartości związanych. Tego za-

Am farbigen Abglanz haben wir das Leben, Faust, cz. II, koniec 
pierwszej sceny. '



255

kopconego szkła człowiekowi najwyraźniej potrzeba. — Tym 
się tłumaczy, iż gdy mu nie wystarcza patrzeć na dobro mo­
ralne przez dobrych ludzi i dobre uczynki; na prawdę — przez 
dzieła naukowe; na piękno — przez piękną przyrodę i dzieła 
sztuki — sięga on do prastarych mitów, albo tworzy nowe; 
bierze udział w obrzędach pełnych symbolów i przenośni — 
jednym słowem, tka sobie siedem zasłon, aby mu przez nie 
dopiero przeświecało to, w co patrzeć bezpośrednio nie jest 
zdolny. • (

Z przeświecaniem mamy do czynienia nie tylko zresztą, 
gdy chodzi o wartości absolutne. Normatywne wartości zwią­
zane również przeświecają przez nienormatywne. Dzieje się 
tak, oczywiście, tylko w tym wypadku, gdy wartość nienor- 
matywna poddała się normatywnej. Tak w uczcie Platońskiej, 
na którą już raz się powoływałem, przez czynności związane 
z odżywianiem ciała prześwieca wysoka kultura towarzyska 
Peryklesowych Aten, a przez wszystko konkretne, co tam 
jest, i co się tam dzieje, i co się tam mówi, prześwieca prze­
kraczający granice zwykłej wrażliwości blask samego Piękna.

Powracając do trzech „klasycznych" jąder, zadaję pyta­
nie, czy trudności, z którymi walczą etnolodzy, dążący do 
rozdzielenia wszystkich faktów kulturowych pomiędzy te ją ­
dra, nie w ynikają stąd, że w kulturze tak dużo zrostów i prze­
świecania? Chcąc odpowiedzieć na to pytanie, trzeba się w y­
zwolić spod sugestii porównania tych trzech jąder do trzech 
barw zasadniczych. Porównanie to bowiem — jak wiele in­
nych porównań — jest trafne tylko do pewnej granicy: — 
poza nią zawodzi. Już przedtem zwróciłem uwagę na to, że 
barwy: czerwona, żółta i niebieska są równorzędnymi jako- 
ściami, gdy jądra kultury są ustopniowane. Obecnie wypada 
mi uwydatnić inną jeszcze różnicę. Polega ona na tym, że 
każda z pozostałych barw spektru jest osobną jakością, zbli­
żającą się do którejś z barw zasadniczych. Na tej podstawie 
można wszystkie barwy spektru podzielić na trzy odcinki. — 
Inaczej z wytworami i czynnościami kulturalnymi. Te bo­
wiem, które są poza Jądrami, nie znajdują się do jąder w ta-



256

kim stosunku, jak pozostałe barwy spektru do barw zasadni­
czych, lecz są prześwieconymi zrostami, złożonymi ze skład­
ników, niewątpliwie należących do klasycznych jąder. Dla­
tego to tak trudno bywa nieraz rozstrzygnąć, do którego z ją ­
der tak skomplikowany twór zaliczyć. Często bowiem pod 
jednym względem należy on do jednego, pod drugim — do 
drugiego, a pod trzecim — do trzeciego.

I ten zatem szczegół poczynamy lepiej rozumieć 
w świetle tych wywodów.



Rozdział XIV

HIERARCHIA ŻYCIA DUCHOWEGO

1. K u l t u r a  d u c h o w a

Zgodnie z zapowiedzią przystępuję do opisu kultury, 
mającego wykazać, że ona ma budowę hierarchiczną. Zaczy­
nam od kultury duchowej, a więc od czubka piramidy życia 
duchowego.

Że kultura duchowa szczytami swoimi zwraca się wprost 
ku wartościom absolutnym — to chyba nie ulega żadnej w ąt­
pliwości. Cóż bowiem w życiu duchowym bardziej oddanego 
świętości od najwyższych uniesień religijnych? — co wy- 
łączniej dąży do realizowania dobra od głębokiej i szczerej 
moralności? — co usilniej poszukuje prawdy od rzetelnej 
nauki? — co bardziej przepojone pięknem od arcydzieł 
sztuki? — W artości absolutne stanowią najistotniejszy sens 
kultury duchowej; — tego wszystkiego, co w niej żywotne 
i zdrowe — w każdym razie. Na tym też piętrze najczęściej 
wytwarza się to zbratanie umysłów, serc i dążeń ludzkich, 
które Mickiewicz nazwał „światem ducha". Z tego też piętra 
świat ducha potrafi szerzyć się i na niższe piętra — pomimo 
wzrastających po drodze oporów.

Nie sądźmy jednak, aby wszystko na tym najwyższym 
piętrze było rzetelne i zdrowe. Im wyższe są wzloty ducha 
ludzkiego, tym głębsze jego upadki 1 '̂^Kultura tym różni się 
od natury, iż jest nastawiona na świat wartości. Będąc zaś 
na ten świat nastawiona, podlega k r y t y c e z  punktu widze­
nia wymagań tego świata. Naturę można tylko poznawać — 
krytykować jej nie można. Kultura natomiast domaga się

życie duchowe 17



258

krytyki, nie oszczędzającej górnego jej piętra, a nawet szcze­
gólnie się nim zajmującej. W ynika to, oczywiście, stąd, iż 
gdzie są wymagania, tam są również różne stopnie ich speł­
nienia. Powstająca w ten sposób gradacja występuje w kul­
turze duchowej w całej p e łi^ O b o k  arcydzieł wydaje ona — 
skutkiem n i e d o r a s t a n i a  do wartości absolutnych — 
dzieła średniej i małej wartości. Nie jest również wolna od 
chorób i zwyrodnień. Jedno z nich jest szczególnie częste. 
Polega ono na o d p a d a n i u  od wartości absolutnych.

/ Z odpadaniem od tych wartości mamy do czynienia w re- 
ligii, gdy w niej wygasła wiara, a pozostało tylko przywią­
zanie do zewnętrznych form życia religijnego; — w moral­
ności, gdy intencję ^astępuje przyzwyczajenie, lub nawet 
chęć zysku; w nauce,; gdy zgubiła ducha śmiałego poszuki­
wania, a zadowala się erudycją i rzemieślniczą techniką; — 
w sztuce wreszcie, gdy przestaje być szczerą i twórczą, staje 
się zaś konwencjonalną i n a ś la d o w c z ą /^ e  wszystkich tych 
wypadkach zatracenie głębokiego stosunku do wartości abso­
lutnych idzie w parze z osłabieniem twórczości i kultem m art­
wiejącej formy. Prowadzi to do bezduszności, a więc do tego, 
cośmy nazwali kulturą odduchowioną, lub bezduchem. Utrzy­
mywanie się kultury duchowej na wysokim poziomie wymaga 
olbrzymich wysiłków twórczych. Gdy ich poczyna brakować, 
gdy pokolenia epigonów zasypiają na laurach, duch się od- 
duchawia i spada na poziom bezducha. Oto krótkie ujęcie tego, 
czego, niestety, pełne są dzieje k u ltin y ^

( z  tym zwyrodnieniem zawsze wiąże się u t r a^t a a u t o ­
n o m i i .  Polega ona na tym, że odduchowioną kultura du­
chowa poczyna podlegać normom, wynikającym nie z jej 
własnego, lecz cudzego sensu. Na miejsce wartości absolut­
nych podstawiają się wartości nienormatywne, lub te nor­
matywne, które stanowią sens cywihzacji. Ostatni wypadek 
zasługuje na szczególną uwagę, rzuca bowiem dużo światła 
na stosunki, zachodzące między piętrami kultury. Aby go na­
leżycie wyjaśnić, musimy zejść z trzeciego piętra kultury du­
chowej na drugie piętro cywilizacji.



259

2. C y w i l i z a c j a

Jeżeli kultura duchowa krystalizuje się dokoła w arto­
ści absolutnych, to cywilizacja — dokoła takich wartości zwią­
zanych, jak dobro plemienia, narodu, państwa lub kościoła. 
W szystko to są wartości wytworzone przez proces historyczny 
i zmieniające się z upływem czasu. W szystkie one są .socjal­
nie uwarunkowane. W szystkie też otw ierają pole dla nieu­
stannych konfliktów. Skutkiem tego cywilizacja jest terenem 
niekończących się walk socjalnych, politycznych i wyznanio­
wych./Jakikolwiek zresztą odcień te walki przybierają, zawsze 
są oiie walkami o w ł a d z ę ,  a więc o coś, co samo przez się 
dobrem nie jest, ale może się stać dobre lub złe zależnie od 
tego, jakim służy celom i jakie wydaje owoce.

^Cywilizacja jest fundaąientem, na którym buduje się kul­
tura duchowa. Cywilizacja wytwarza władzę państwową, wła­
dzę kościelną, władzę opinii publicznej. Cywilizacja też roz­
porządza wszelkimi środkami, aby bądź to ochraniać i popie­
rać kulturę duchową, bądź też czynić zamachy na jej auto­
nomię. Gdy kultura duchowa nie zdoła obronić przed nimi 
swej autonomii, wówczas jej sens upodabnia się do sensu cy­
wilizacji, a religia i moralność, jak również nauka i sztuka 
wpadają w wir walk o w ładz^  Cywilizacja ma tendencję do 
tego, aby ściągać na swój poziom dziedziny, należące do kul­
tury  duchowej. Najdalej jednak w tym kierunku posunęły się 
współczesne ustroje totalistyczne. W wieku XIX wprzęgano 
kulturę duchową do walk politycznych z pewnym zawsty­
dzeniem, z zachowaniem pewnych pozorów; — faszyzm na­
tomiast i nazizm dokonał zupełnie jawnie dzieła „polityza­
cji" kultury duchowej; innymi słowy, uczynił ją sługą swoich 
celów socjalnych i politycznych; podporządkował kulturę du­
chową cywilizacji.

Takie pogwałęenie autonomii kultury duchowej niszczy 
nie tylko tę warstwę kultury, ale i pozornie triumfującą cy­
wilizację. Jakież bowiem wynikają stąd dla cywilizacji kon­
sekwencje? — W ojna wszystkich silniejszych państw prze-

17*



260

ciw słabszym aż do zapanowania najsilniejszego! I wówczas 
jednak nie skończyłaby się walka o władzę. Po wygaśnięciu 
wojen zewnętrznych musiałyby wybuchnąć walki wewnętrzne
0 podział zdobyczy i wpływów. Cóż bowiem mogło by ukró­
cić egoizmy państwowe, klasowe i grupowe, gdyby one wła­
śnie stały się najwyższymi normami postępowania? Chcąc 
wyprowadzić cywilizację z zamętu niszczycielskich walk, 
trzeba uznać wartości powszechniejsze i wyższe od takich war­
tości wiązanych, jak dobro jednej klasy społecznej, jednego 
narodu, lub jednego państwa. Chcąc złagodzić stosunki mię­
dzy ludźmi i przejść od systemów politycznych, opartych na 
przemocy i kłamstwie, do systemów, opartych na słuszności
1 prawie, trzeba ponad normami cywilizacji postawić normy, 
wytwarzane przez kulturę duchową!

Nie tylko kulturze duchowej grozi odpadnięcie od w ar­
tości absolutnych. Grozi ono i cywilizacji! Odpada ona od 
nich najłatwiej właśnie wtedy, gdy pogwałci autonomię kul­
tury duchowej i ogłosi własną supremację. To jest właśnie 
ta  tragedia, którą nasz świat kulturalny przeżywa w tej 
chwili. Słyszymy ją w huku armat i wybuchach bomb lotni­
czych, widzimy w ruinach W arszawy, cierpimy w -męczeń­
stwie jeńców i więźniów, znosimy w poniżeniu i głodzie, w y­
czuwamy w zbliżającym się po nocach odgłosie twardo stą­
pających butów...

Dyktatura cywilizacji nad kulturą duchową: — to jest 
zatem jedna droga, wiodąca do odduchowienia cywilizacji. 
Niebezpieczeństwo to zagraża jednak i z innej strony. Cywi­
lizacja może uznawać autonomię kultury duchowej, może 
mieć nieustannie na ustach najwznioślejsze ideały, a jednak 
znajdować się w upadku. Tak Właśnie było w latach 1918— 
1939 ze zwycięskimi demokracjami zachodnio-europejskimi. 
W szystkie one z Trzecią Republiką Francuską na czele gło­
siły od święta trzy wzniosłe hasła swobody, równości i bra­
terstwa. I cóż stąd, gdy codzienne ich życie doprowadzało do 
rozpaczy każdego dalej patrzącego w przyszłość demokratę? 
Jakąż to bowiem treścią wypełniły się demokratyczne formy



261

państwowe w tym sensie? — Nie przebierającą w środkach 
walką o podział zysków! W alka ta prowadzona była najczę­
ściej w imię rozmaicie rozumianych interesów ludu. Tak przy­
najmniej brzmiały demagogiczne przemowy na wiecach przed­
wyborczych. W rzeczywistości walkę prowadziły stronnic; 
twa polityczne, podstawiające swe własne interesy na miej­
sce interesów ludu. Walcząc o zyski, stawały się one coraz 
bardziej egoistycznymi i krótkowzrocznymi. Słabość nieustan­
nie zmieniających się rządów, brak głębszej troski o dobro 
państwa, nieumiejętność przewidywania przyszłości, niezdol­
ność do zaradzenia w porę grożącym z zewnątrz niebezpie­
czeństwom: — wszystko to razem świadczy o tym, że zdemo­
ralizowane powodzeniem demokracje nie tylko odpadły od 
wartości absolutńych, lecz również nie dorastały do takich 
wartości związanych, jak  dobro ludu i dobro państwa. I w nich 
zatem cywilizacja spadła na poziom bezducha.

Gdy czasy, w których żyjemy, nie szczędzą nam przy­
kładów, jak głęboko potrafi upaść cywilizacja, warto przy­
pomnieć słowa Stanisława Konarskiego, wyrzeczone w epoce 
największego rozprzężenia dawnej Rzeczypospolitej Pol­
skiej: — „Aleć i grzech jest wielki i nigdy nie godzi się de- 
sperować!" — Napełniające otuchą,, mężne i głębokie sło­
wa! — Spróbujmy zastosować je do naszego wypadku. Na­
dzieja płynie stąd, iż każdą cywilizację tworzyły olbrzymie 
potęgi moralne. W ieleż to razy doprowadzały one życie spo- 
łeczno-obywatelskie do rozkwitu! wieleż razy dźwigały je 
z najgłębszego upadku! Skoro tak było w przeszłości — dla- 
czegóżby tak nie miało być i w przyszłości? Dopóki cywili­
zacja nie zatraciła swojej żywotności, po upadku może w niej 
nastąpić odrodzenie. Nieraz nawet potrzeba wielkich wstrzą- 
śnień, aby życie spółeczno-obywatelskie mogło się odbudo­
wać na zdrowszych podstawach.

(3 iie  ma zdrowej podstawy dyktatura cywilizacji nad 
życiem duchowym, opiera się bowiem tylko na przemocy fi­
zycznej. Kultura duchowa siłą fizyczną nie rozporządza i dla­
tego przejściowo ulega przemocy. >Po pewnym czasie jednak



262

poczyna brać górę jej wpływ, oparty o inną podstawę. Sta­
nowi ją przemawiający wprost do sumień i umysłów ludzkich 
walor wartości absolutnych. Stanowi ją ;zawsze w sercach 
ludzkich drzemiące pragnienie wyższych wartości. Im więk­
szy gwałt zadano tym potęgom moralnym, z tym większą ener­
gią one później zaznaczają się w życiu. Jeżeli zbuntowaną cy­
wilizację można upodobinić do Aresa, to kultura duchowa jest 
Erosem. Płomienny Eros nieraz już pętał szalejącego Aresa...

Że w cywilizacji obok sił odduchawiających działają 
siły, które ją uduchawiają, o tym świadczy już ten fakt, iż 
kultura duchowa zawsze wyrasta na podłożu cywilizacji. Siły 
uduchawiające kiełkują w całej cywilizacji, ze szczególną 
jednak energią pracują w pewnych jej ogniskach. Takim 
ogniskiem było w starożytnej Grecji miasto (polis), w wie­
kach średnich był Kościół, od czasów zaś W ielkiej Rewolu­
cji francuskiej i wojen napoleońskich stał się nim naród.

Tkwiąc korzeniami w gruncie biologicznym, szczytami 
swoimi naród zwrócony jest na wartości absolutne. Dążąc ku 
nim, staje on się „istnością moralną", jak powiedział St. Sta­
szic — wspólnotą duchową, jak my o,becnie mówimy. W tej 
wspólnocie duchowej wychowujemy się wszyscy, przez nią 
wrastamy w kulturę duchową swojego narodu. W tej zaś kul­
turze zespalają się w jedną indywidualną całość zawsze dwa 
pierwiastki: narodowy i ogólno-ludzki. Możemy te dwa pier­
wiastki rozłączyć. Możemy na chwilę wyzwolić się ze swej 
narodowości. Usiłował to uczynić Stanisław Staszic, gdy 
mówił:

Zapominam ród, nie mam stanu ni ojczyzny,
Z przesądów za usilną otrząsam się pracą;
Ten jedyny głos tylko w moim słyszę sercu.
Żem człowiek, a bliźnimi wszyscy, którzy cierpią^).

Ale na tej drodze nigdy długo wytrwać nie zdołamy, po­
czyna nam bowiem brakować gruntu pod stopami. Kultura

Ród Ludzki, Księga I.



263

duchowa nie może się żywić samym tylko ciepłem promieni, 
bijących w nią ze świata wartości absolutnych. Jest ona jak 
drzewo, które żyje nie tylko światłem słonecznym, ale i so­
kami ziemi. Jest ona jak olbrzym Anteusz, który tracił siły, 
kiedy go oderwano od Matki-Żywicielki.

Nic w tym dziwnego! Odwieczne bowiem zadanie kul­
tury  polega na tym, aby byt realny podnosić do świata w ar­
tości, a świat wartości realizować w bycie. Dlatego to muszą 
być w niej reprezentowane obydwa czynniki: — czynnik bytu 
i czynnik waloru. Otóż pomyślne warunki dla zespalania się 
tych dwu pierwiastków istnieją w takich wspólnotach kultu­
rotwórczych jak naród. W szyscy ludzie natomiast, jak już 
wiemy, takiej realnie istniejącej wspólnoty nigdy nie stano­
wili i nie stanowią. Ich jedność jest ideałem.

i^ a r ó d  jednak owładnięty szałem nacjonalizmu sprzenie­
wierza się światowi ducha. Odpada od wartości absolutnych, 
albo do nich nie dorasta. A wówczas odpada od tych wartości, 
albo do nich nie dorasta i cała wytwarzana przez naród cy­
wilizacja. Naród musi uznawać wartości wyższe od swoich 
egoistycznych celów, musi oddawać się im w służbę, aby stać 
się drogą, wiodącą do idealnej ludzkości. Wówczas też do­
piero sprawdzają się słowa E. Barkera, który twierdzi, iż 
„każdy naród żyje nie tylko dla siebie, ale i dla innych" )̂. 
Wówczas również powstają pomyślne warunki w s p ó ł ­
d z i a ł a n i a  nie tylko między narodami, lecz również we­
wnątrz narodu. W alki socjalne i polityczne 'n ie  ustają, co 
prawda, ale łagodnieją i są coraz bardziej lojalne. Prawo 
otrzymuje korektywę ze strony moralności. Rośnie poszano­
wanie człowieka. Osobowość łudzka poczyna odgrywać co­
raz większą rolę w życiu publicznym. Opinia staje się coraz 
bardziej wymagającą i krytyczną. Rozumne przywiązanie do 
tradycji idzie ręka w rękę z postępem. Więź socjalna wzmac­
nia się. Samowiedza dojrzewa. Naród staje się ,w pełnej mie-

Ernest Barker, Charakter narodowy i kształtujące go czynniki, 
tłum. I, Pannenkowa, Warszawa, 1933. str. 449.



264

rze pracownią kultury. Przez tę pracownię prowadzi droga 
do świata ducha i dalej ku idealnej ludzkoś^ij.

3. K u l t u r a  m a t e r i a l n a

^^w róćm y wreszcie uwagę na kulturę materialną. Cha­
rakterystycznymi dla niej są wartości nienormatywne. Jakież 
bowiem są najbhższe, a nieraz jedyne ś w i a d o m e  cele 
działalności gospodarczej? Zabezpieczyć byt sobie i najbliż­
szym: — oto co pobudza zazwyczaj przeciętnego zjadacza 
Chleba do zdobywania się na wysiłki produkcyjne i ekono­
miczne. Dążenie do własnego zysku jest najczęstszą sprężyną 
życia gospodarczego. Gdy tego motywu poczyna brakować — 
wydajność pracy gospodarczej słabnig) Do tąkich wyników 
doprowadzał średniowieczny ascetyzm. Społeczeństwo, zło­
żone z Szymonów Słupników, czy żebrzących mnichów, nie 
stworzyłoby kultury materialnej. Nie sądzę również, aby ją 
potrafił stworzyć człowiek, „pozbawiony przywiązania" do 
wartości związanych, którego w jednej z ostatnich swoich 
książek obrał sobie za ideał Aldous Huxley )̂. Ma on zupełną 
słuszność, gdy wskazuje, jak niezbędnym czynnikiem w ży­
ciu kulturalnym są wartości absolutne. Nie ma słuszności, gdy 
sądzi, że trzeba oderwać ludzi od wartości związanych, aby 
ich oddać w służbę wartościom absolutnym. Jedno nie w y­
klucza drugiego. Co więcej — radykalne wyrzeczenie się w ar­
tości związanych bardzo często doprowadza życie duchowe 
do wielkiego zubożenia. Niech wystarczą za przykład asceci 
indyjscy i derwisze. Człowiekowi kulturalnemu nie przeszka­
dza przywiązanie do swej rodziny, do swego dobrze urządzo­
nego mieszkania, do swego ulubionego sportu, do ulubionych 
książek i dzieł sztuki, do swego miasta, do swej ojczyzny — 
byle mu poprzez te wartości związane przeświecały wyższe 
od nich wartości absolutne, byle zachował gotowość do po­
święcania wartości niższych dla wyższych i najwyższych.

Aldous Huxley, Aims and Means, London, 1937.



265

A już jeśli chodzi o kulturę materialną, a również i cywiliza­
cję, to te warstwy kultury są dziełem tych właśnie ludzi, któ­
rzy ani myślą wyrzekać się wartości związanych — chyba, 
że są po temu rozumne powody.

f~Jeżeli ascetyzm każe się wyrzekać wszelkich w ogóle 
wartości związanych dla wartości absolutnych, to komunizm 
każe się wyrzekać osobistego czy w ogóle prywatnego zysku 
dla wartości socjalnych. Motywem skłaniającym do pracy ma 
być chęć służenia ludowi pracującemu i państwu. Zaiste, 
o wiele to szlachetniejszy motyw od dążenia do własnej ko­
rzyści! — Czy jednak współcześni rolnicy, robotnicy i urzęd­
nicy potrafią się zdobywać na należyte wysiłki gospodarcze, 
kierując się tym tylko motywem? — Doświadczenie powiada, 
że do tego zdolne są czołowe jednostki, wielkie natomiast 
masy pracowników do tego jeszcze nie dorosły. Te masy 
trzeba dopiero wychowywać do komunistycznych form życia 
gospodarczego, co wymaga czasu. Państwo jednak, stawszy 
się jedynym, czy głównym przedsiębiorcą i pracodawcą nie 
może czekać, aż się wszyscy obywatele dostatecznie uspo­
łecznią. Gdy ten najbardziej pożądany m otyw jeszcze nie 
działa, lub działa nie dość sprawnie, musi ono stwarzać inne 
motywy, czy to w formie współzawodnictwa (ruch stacha- 
nowski), czy odznaczeń i nagród, czy też przymusu. Ten przy­
mus wyraża się we wznowieniu hasła, które kiedyś głosił św. 
Paweł: — „kto nie pracuje — ten nie je".

Można zastanawiać się nad skutecznością i poziomem 
tych motywów, nie podobna jednak zaprzeczyć, że i ten sy­
stem zmuszony jest uciekać się do motywów związanych 
z wartościami nienormatywnymi. Bez nich machina życia go­
spodarczego jakoś nie chce działać.

Czy to ma znaczyć, że wartości nienormatywne uzna­
jemy za naczelne w kulturze materialnej? — Gdyby tak było, 
nie moglibyśńiy zaliczyć tej warstwy życia do kultury. Przy­
jęliśmy bowiem, że sens kultury jest zawsze wartością n o r- 
m a t y w n ą; stąd wynika, że kultura m aterialna musi się 
kierować na wartości normatywne. Tak też jest w rzeczywi-



266

stości. Kultura materialna, podobnie jak cywilizacja i kultura 
duchowa jest życiem duchowym. Osobliwością jednak tego 
życia na najniższym piętrze jest, że ono dociera do wartości 
normatywnych najczęściej nie wprost, lecz poprzez wartości 
n i e n o r m a t y w n e .  Z żywiołowego dążenia do nich czer­
pie swą energię, aby ją koniec końców oddać w służbę war­
tościom norm atyw ny i^

Tak jest przynajmniej, gdy kultura m aterialna d o r a ­
s t a  do wyższych stopni wartości. Bywa jednak i tak, że ona 
do nich nie dorasta — ba! nawet zupełnie od nich odpada. 
A ponieważ w stosunku do cywilizacji jest fundamentem, 
przeto z jej strony zagraża cywilizacji podobne niebezpie­
czeństwo, jakim odduchowiona cywilizacja zagraża kulturze 
duchowej. Kultura m aterialna nieraz już usiłowała, gwałcąc 
automię cywilizacji, ściągnąć ją na swój poziom. — Gdy cy­
wilizacja nie potrafi obronić swej autonomii — czymże się 
staje? Nadbudową nad życiem gospodarczym, pozbawioną 
wszelkiej samodzielności.

W ielu ekonomistów współczesnych taki właśnie stan 
rzeczy uznaje za normalny. System jednak kultury, który 
kreślą przedstawiciele tego kierunku, razi niezgodną z rze­
czywistością symplifikacją. Jakkolwiek bowiem cywilizacja 
zależy od przemian, zachodzących w sposobach produkcji go­
spodarczej, to jednak nie wszystko w niej da się w ten spo­
sób wytłumaczyć. Ma ona swoją autonomię w stosunku do 
podstawowej dla niej kultury materialnej, jak ją  ma kultura 
duchowa w stosunku do cywilizacji.

Od konfliktów zachodzących pomiędzy kulturą mate­
rialną a cywilizacją przejdźmy do konfliktów, zachodzących 
wewnątrz kultury materialnej. Nie brak do nich powodów, 
interesy bowiem gospodarcze, zderzając się ze sobą, rodzą 
współzawodnictwo. Pełno go pomiędzy państwami, a we­
wnątrz państw pomiędzy klasami społecznymi, najrozmait­
szymi grupami producentów, między jednostkami wreszcie. 
Współzawodnictwo to może przybierać różne formy: — może 
hyć t. zw. „uczciwą, konkurencją", ale może również przera-



267

dzać się w podstępną lub otwartą walkę. W ojny gospodarcze 
kończą się traktatam i pokojowymi — to prawda! — cóż stąd, 
skoro po zakończeniu się działań orężnych rozpoczyna się 
tym intensywniejsze współzawodnictwo pokojowe? Sposoby 
walki się zmieniają, ale walka trwa nadal i ustaje chyba do­
piero z wyczerpaniem się energii życiowej człowieka.

Że kultura m aterialna bardzo często nie dorasta do w ar­
tości normatywnych, o tym świadczy cała jej historia. Weźmy 
jeden tylko szczegół. Niech nim będzie tak bardzo dla naszej 
epoki charakterystyczna walka pracy z kapitałem. Jakiż jej 
powód? Ten, że wraz z produkcją maszynową zaczęły po­
wstawać wielkie i kosztowne fabryki, finansowane przez to­
warzystwa akcyjne. Stosunek akcjonariusza do pracy jest 
inny, niż stosunek małego przedsiębiorcy, który sam bierze 
udział w pracy i zżyty jest z zatrudnianymi przez siebie ro­
botnikami. Akcjonariusz nie zna ani robotników, ani pracy. 
Dba on jedynie o wydobycie jak największych odsetek od 
włożonego kapitału. Stąd nieludzki system wyzysku, który, 
nie cofając się przed nadużywaniem tańszej pracy kobiet 
i  małoletnich, doprowadził robotnika do nędzy.

Broniąc się przed wyzyskiem ze strony kapitalizmu, pro­
letariat się zorganizował, a doszedłszy do znaczenia politycz­
nego, przeszedł do ataku. W  Związku Radzieckim pochwycił 
nawet w swoje ręce dyktaturę. Pod jego wpływem prawo­
dawstwo robotnicze i opieka społeczna poczyniły . ogromne 
postępy. Powstała nowa zupełnie organizacja życia gospo­
darczego. Jej ulepszaniu poświęca się w Związku Radziec­
kim pilną uwagę. — Dzięki organizacji Związek spodziewa 
się wygrać wojnę i według wszelkich danych ją wygra. Przez 
organizację będzie się starał po wojnie w szybkim tempie od­
budować, co zniszczył barbarzyński najeźdźca.

Nie tylko reformatorzy socjalistyczni usiłują rozwiązać 
palące zagadnienie pracy i kapitału przez nową organizację 
życia gospodarczego. Zagadnienie to usiłują rozwiązać za po­
mocą coraz to nowych pomysłów organizacyjnych i kapita­
liści.'W  tym kierunku szło przeciwstawianie organizacjom ro-



268

botniczym takich organizacyj kapitalistycznych jak trusty,, 
wykluczające wewnątrz siebie współzawodnictwo. W  tym 
kierunku również idą organizacyjne pomysły H. Forda i tay- 
loryzm. Reformatorzy obydwu obozów wierzą w organizację. 
Ona ma wyprowadzić kulturę materialną z chaosu.

Czy ta wiara we wszechpotęgę organizacji zewnętrznej 
nie jest złudą? Czy ona nie świadczy najdowodniej o zmecha­
nizowaniu kultury materialnej? — W ydaje mi się, że tak! W y­
daje mi się, że do uzdrowienia życia gospodarczego nie wy­
starczy narzucona z zewnątrz taka, czy inna organizacja. Po­
prawa stosunków może przyjść tylko od wewnątrz. Zmienić 
się musi przede wszystkim m o r a 1 n y s t o s u n e k  d o  
p r a c y ,  tak bardzo obecnie skrzywiony zarówno u dążących 
tylko do zysku kapitalistów, jak u sabotujących swą pań­
szczyznę robotników. Praca musi się stać zarówno dla przed­
siębiorcy, jak dla robotnika, s ł u ż b ą  s p o ł e c z n ą .  To zaś 
może nastąpić dopiero wówczas, gdy nienormatywne w ar­
tości w kulturze materialnej z górujących celów staną się 
środkami, obsługującymi wyższe od siebie wartości. Aby taką 
przemianę w duszach ludzkich wywołać, na to nie dość or­
ganizacji zewnętrznych stosunków. — To jest sprawa po­
rządku m o r a l n e g o .  Taki zaś porządek nie zjawia się na 
rozkaz. Musi on się rozwinąć od wewnątrz jako dojrzały 
owoc biegnących przez wieki procesów wychowawczycł^

Zngrmalizowanie życia gospodarczego nie jest rzeczą 
łatwą. Egoistyczne żywioły w tym życiu różnymi sposobami 
starają się uniknąć opanowania ich przez cywilizację i kul­
turę duchową. W  charakterze adwokata tych anarchicznych 
dążeń występował liberalizm ekonomiczny. Starał się on je 
ulegalizować, a nawet uświęcić, powołując się na to, że tylko 
swobodna gra prywatnych interesów może zapewnić dobro­
byt całemu państwu. — Solistyczny argument! Stąd bowiem, 
że inicjatywa prywatna ma do spełnienia ważną rolę w ży­
ciu gospodarczym, bynajmniej nie wynika, aby wolno było 
wyzyskiwać robotników, a państwo nie miało jej naginać do 
swoich celów. Toteż obecnie państwo wszędzie ukróca samo-



269

wolę prywatnego kapitału  przez swoje ustawodawstwo robot­
nicze, oraz przez swoją politykę gospodarczą.

Racjonalna i konsekwentna działalność państwa w tym 
zakresie, gdy ma za sobą opinię publiczną, kościół, rodzinę 
i szkołę, przenika coraz głębiej w dusze obywateli. Co było 
z początku przymusem, z biegiem czasu staje się obowiąz- 
kiem.^ Życie gospodarcze i n t r o c y p u j  e normy cywiliza­
cji. Gdy przemysłowiec płaci podatki i stosuje się do wyma­
gań opieki społecznej z tą myślą, że to jest jego obowiąz­
kiem względem narodu i państwa, introcepcja wartości nor­
matywnych już się w nim dokonała. Nastąpiła ona i w robot­
niku, który spełnia swą pracę gorliwie i sumiennie, gdyż ro­
zumie, że to jest jego służba społeczna.

To jest jedna droga do uduchowienia kultury. Prowadzi 
ona z góry w dół — od cywilizacji do kultury materialnej. 
Na spotkanie wybiegają tendencje wystrzelające z dołu 
w górę. I w kulturze materialnej bowiem sprawdza się za­
sada transcendencji celów. I ta podstawowa warstwa życia 
duchowego o własnych niejako siłach wybiega poza cele naj­
bliższe ku celom dalszym i najdalszym. Świadczy o tym pa­
triotyzm robotnika polskiego, świadczy o tym jego gotowość 
do ponoszenia największych ofiar dla państwa, świadczy 
garnięcie się jego do oświaty, gdy tylko warunki życia na to 
pozwalają. ‘

Że i wśród przemysłowców nie brak ludzi, chcących słu­
żyć przez pracę gospodarczą szerokim celom społecznym, 
a nawet samemu dobru, o tym świadczą postaci wielkich dzia­
łaczy na tym polu. W ybieram spośród nich Henryka-Forda. 
Przeciwstawiając pogoni za zyskiem w businessie  służenie 
wyższym wartościom, sformułował on dla przemysłowców, 
pragnących wstąpić w jego ślady, . następujące przykaza­
nie: — „Bacz wpierw na oddawanie usług, zanim spojrzysz 
na zysk!" )̂.

H. Ford, Moje życie i dzieło. Warszawa, 1925, str. 22.



270

4. I n t e g r a c j a  i d e z i n t e g r a c j a

Z rozważań naszych wynika, iż piętra kultury rzeczywi­
ście wiążą się w system hierarchiczny, odpowiadający hie­
rarchii wartości. Budowa jego jest taka, iż każde niższe piętro 
stanowi fundament dla wyższego, przy czym podstawowym 
dla wszystkich jest piętro kultury materialnej. Stąd zależność 
wyższych pięter od niższych; nie bezwzględna jednak: — 
każde wyższe piętro ma bowiem w stosunku do niższego swą 
autonomię, wynikającą z nastawienia na swój stopień w ar­
tości. Piętra usiłują nawzajem się normalizować. W yraźnie 
przy tym przeciwstawiają się sobie dwa wypadki. Gdy wyż­
sze piętro daje swoje normy niższemu, szanując przy tym jego 
autonomię, prowadzi to do podnoszenia się poziomu kultury. 
W ypadek ten wzmacnia hierarchiczną budowę kultury. — 
Gdy natomiast niższe piętro narzuca swoje normy wyższemu 
bez poszanowania jego autonomii, dają się zauważyć najroz­
maitsze objawy odduchowienia. Następuje ściąganie wyż­
szych pięter kultury na niższe, nie zaś podciąganie niższych 
do wyższych. Zamiast podnoszenia się poziomu kultury mamy 
do czynienia z jego opadaniem. Odrywając się od wyższych 
wartości, poszczególne piętra wyłamują się z systemu kul­
tury, tracą spoistość wewnętrzną, rozkładają się i martwieją. 
W szystko to prowadzi do rozprzęgania się hierarchicznej bu­
dowy kultury.

Spoistość nie tylko poszczególnego dobra kulturalnego, 
ale i wielkich światów kultury zależy, jak się okazuje, od ich 
nastawienia na wartość. Gdy jednak p o s z c z e g ó l n e  do­
bro nastawione jest na jakąś jedną wartość, czy konstelację 
wartości, w ś w i e c i e  k u l t u r y  urzeczywistnia się cała 
hierarchia wartości. Stąd pole dla najrozmaitszych konflik­
tów. Obok procesów integrujących w świecie kultury rozwi­
jają się procesy dezintegrujące. Kultura zachowuje spoistość, 
póki przewagę mają procesy integrujące. Gdy dezintegracja 
bierze w niej górę nad integracją, kultura poczyna się roz- 
przęgać i wreszcie umiera.



Rozdział XV

ONTOLOGIA KULTURY

1. T r z y  p a ń s t w a

W  toku dotychczasowych wywodów niejednokrotnie 
już natrafialiśmy na zagadnienia ontologiczne. Rozważanie 
ich jednak stale odkładaliśmy na sam koniec książki. Teraz 
właśnie dotarliśmy do tego końca. Czas więc zająć się onto- 
logią kultury.

Pierwsze z szerokich zagadnień ontologicznych w yrasta 
na gruncie popularnego podziału wszystkiego, co r e a l n i e  
istnieje, na dwa wielkie działy: — na dział faktów fizycz­
nych i dział faktów psychicznych. Taki podział przyjął m. i. 
Franciszek Brentano. Z takim podziałem spotykamy się też 
u wielu jego uczniów, m. in. u Kazimierza Twardowskiego. 
Tym się też tłumaczy, dlaczego w rozprawie „O czynnościach 
i wytworach" dzielił on zarówno czynności jak wytwory na 
fizyczne, psychiczne i psychofizyczne. Ten podział wyczer­
pywał u niego wszystkie możliwości. Tym się również tłuma­
czy, dlaczego Ch. Sigwart, stwierdziwszy, iż poza fizyczną 
powłoką dokumentów historycznych ukryw ają się „procesy 
duchowe", za podstawowe założenie dociekań historycznych 
uznał „poznanie p s y c h o l o g i c z n e "  )̂. Bieg jego rozu­
mowania był, jak się zdaje, taki: — skoro to, co stanowi ją ­
dro faktu historycznego, nie da się sprowadzić do faktów fi­
zycznych, to musi być czymś psychicznym, lub psychofizycz­
nym, a takie fakty bada psychologia.

Dział ten obejmuje fakty fizyczne, chemiczne i biologiczne. 
Patrz wyżej, Rozdz. II, 2 a.



272

Jeśli coś nie jest fizyczne, to musi być psychiczne, lub 
psychofizyczne: — oto dysjunkcja, z którą się spotykamy 
w obydwu wypadkach. — Czy ona jest uzasadniona? — 
Sprawdźmy to na dostatecznie już opisanym fakcie życia du­
chowego. Czy to życie da się zmieścić w jednym z dwu wyżej 
wymienionych działów, lub uznać za kombinację faktów, na­
leżących częściowo do jednego, a częściowo do drugiego? — 
Oto pytanie, które pragniemy rozstrzygnąć. '

Że życie duchowe nie mieści się bez reszty w dziale 
faktów fizycznych, tego nie potrzebujemy dowodzić, jasno to 
bowiem wynika z całego jego opisu. Dużo więcej uwagi w y­
pada poświęcić przypuszczeniu, jakoby ono mieściło się 
w dziale faktów psychicznych, oraz w mieszanej sferze fak­
tów psychofizycznych. Ku temu bowiem skłania się bodaj 
większość współczesnych teoretyków kultury. Fakt kultu­
rowy jest dla nich bądź faktem psychicznym, jak proces rozu­
mienia, bądź faktem psychofizycznym, jak każda obiektywa- 
cja — i niczym więcej.

W takim ujęciu jest, naszym zdaniem, pewna doza 
prawdy i pewna doza fałszu. Prawda polega na tym, że każdy 
fakt kulturowy jest istotnie bądź faktem psychicznym, bądź 
psychofizycznym. Fałsz natomiast tkwi w tym, co następuje 
po tym twierdzeniu, a cp nie wszyscy jasno formułują. My­
śmy to zawarli w słowach: — „i n i c z y m w i ę c e j " .  W brew 
bowiem temu dodatkowi każdy fakt kulturowy jest właśnie 
czymś więcej, niż faktem psychicznym lub psychofizycznym. 
Jest on bowiem faktem s e n s o w n y m ,  czyli realizującym 
wartość. Ta zaś jego sensowność nie mieści się ani w dziale 
faktów fizycznych, ani^w dziale faktów psychicznych, a więc 
i w pośredniej sferze faktów psychofizycznych. Jest ona 
czymś, co poza te dwa działy wykracza. Nie jest to mała 
rzecz, skoro się zważy, że fakty psychiczne i psychofizyczne 
dopiero wówczas należą do życia duchowego, gdy są sen­
sowne.

Do zaciemnienia tego stanu rzeczy przyczynia się wciąż 
jeszcze ciążący nad wielu umysłami psychologizm. Zacierając



273

zasadniczą różność pomiędzy wartościowaniem i wartością, 
nasuwa on przypuszczenie, jakoby życie duchowe, w ykracza­
jące poza-sferę faktów, które bada przyrodniczo nastawiona 
psychologia. Otwierało się jednak dla tego* nowszego odgałę­
zienia psychologii, które zawdzięcza swoje powstanie głównie 
E. Sprangerowi. Tymczasem i humanistyczna psychologia, 
choć niewątpliwie bliżej dociera do jądra kultury, w ystar­
czyć nie może. Życie bowiem duchowe składa się nie z sa­
mych tylko p r z e ż y ć  wartości, które ona bada, ale 
i z p r z e d m i o t ó w  tych przeżyć, których ona nie bada. 
Oprócz strony podmiotowej ma ono stronę przedmiotową, 
szczególnie silnie zaznaczającą się w duchu zobiektywizowa­
nym. Obiektywacje nie są przeżyciami. Są to oddzielone od 
swoich twórców rzeczy, naładowane dtichem. W  tych rze­
czach urzeczywistniły się normy obowiązujące. Chcąc dotrzeć 
do zawartego w tych normach waloru, trzeba porzucić wszelką 
psychologię — nawet i humanistyczną. Mamy tu bowiem do 
czynienia nie z wartościowaniami, należącymi jeszcze do fak­
tów psychicznych, lecz z przedmiotami wartościowań, które 
faktami psychicznymi nie są. Należąc do świata wartości, wy- 
magają one badania aksjologicznego. Taki też charakter po­
siadają n. p. badania logiczne. Przedmiotem ich są przecież 
nie przeżycia prawdziwości i fałszywości zdań, lecz obiek­
tywnie obowiązujące stosunki, które między zdaniami zacho­
dzą ze względu na ich prawdziwość lub fałszywość. W  po­
dobny też sposób, jak psychologia myślenia nie może zastą­
pić logiki, tak i psychologia kultury nie może zastąpić jej 
aksjologii. Dopiero też aksjologia kultury wprowadza nas 
w ogroniny świat faktów, wykraczających zarówno poza 
fakty fizyczne, jak poza fakty psychiczne.

Dowiodłem, jak sądzę, w ten sposób, że życie duchowe 
nie mieści się w dwu działach, na które tak często bywa roz­
kładany cały byt realny. A jednak ono od tego bytu zależy 
i nawzajem potężnie na ten byt działa.

Obiektywacje są pewnego rodzaju ukształtowaniami ma­
terii; procesy duchowe odbywają się na podłożu życia psy-

2ycie duchowe 18



274

chicznego. Kultura, zużytkowując dla swoich celów materiał, 
dostarczany przez przyrodę, wywiera na nią wpływ potężny.

Siła jest dziwów, lecz nad wszystkie sięga 
Dziwy człowieka potęga.

Bo on prze śmiało poza sine morze.
Gdy toń się wzdyma i kłębi 

I z roku na rok swym lemieszem orze 
Matkę-ziemicę do głębi.

Lotny ród ptaków i stepu zwierzęta 
I dzieci fali usidla on w pęta.

W szystko rozumem zwycięży.

Taki hymn na cześć mocy, sprawowanej przez kulturę 
nad przyrodą, wyśpiewał już Sofokles w Antygonie.

życie duchowe zatem wykracza poza przyrodę, a jed­
nocześnie tkwi w przyrodzie i przekształca ją, dostosowując 
do swoich celów. — W jaki sposób to wszystko się dzieje? — 
Odpowiedź nasuwa się taka: — w życiu duchowym jest dużo 
bytu realnego, a zarazem ono w sobie zawiera również mo­
menty irrealne, do których należą walory; jest jakby syntezą 
bytu realnego z irrealnym walorem, stoi na pograniczu dwu 
państw: — jednego istniejącego realnie — drugiego pozba­
wionego bytu realnego, lecz zato obowiązującego. Życie du­
chowe jest, jednym słowem, połączeniem tego, co istnieje, 
z tym, co być powinno, w jedną żywą całość.

Dlatego to, chcąc rozwiązać ontologiczne zagadnienie 
kultury, nie dość jest zastanawiać się nad tym, gdzie ją umie- 
ścić wśród bytu realnego? Trzeba jeszcze wziąć pod uwagę 
i r r e a l n e  przedmioty myślenia. W śród nich rozróżniam 
dwa działy: dział przedmiotów idealnych, jak przedmioty 
matematyki, oraz dział walorów^). Przedmioty idealne i wa-

Tę myśl w pełni rozwinął H. Rickert. Ale i tak powściągliwy ba­
dacz, jak George Edward Moor przyznaje, iż przedmioty matematyki i ta­
kie wartości jak dobro albo prawda „nie są częściami przyrody", gdyż 
„nie istnieją w czasie" i „w ogóle nie istnieją". Patrz. G. E. Moor, Prin­
cipia Ethica, Cambridge, 1903, str. 110 n.



275

lory mają tę wspólną cechę, że są pozbawione bytu realnego, 
różnią się zaś tym, że przedmioty idealne myślimy, zachowu­
jąc postawę teoretyczTią, gdy tymczasem wobec walorów czu­
jem y się zobowiązani praktycznie. Z tego względu nazywam 
je też przedmiotami intencjonalnymi, używając przy tym tego 
terminu nie w najszerszym znaczeniu, kiedy on obejmuje 
również przedmioty teoretycznego myślenia, lecz w węż­
szym, kiedy oznacza tylko przedmioty praktycznego w arto­
ściowania. Zachodzi tu zresztą ta komplikacja, iż walory 
można uczynić przedmiotami bezstronnego badania. Wówczas 
nic ich, jak sądzę, nie różni od przedmiotów idealnych. Jest 
to jednak wypadek wyjątkowy. Zwykle wobec walorów 
przyjmujemy postawę praktyczną. Zwykle też są one dla nas 
przedmiotami intencjonalnymi.

W szystko to można przedstawić graficznie, jak nastę­
puje:

Przedmioty poznania

Byt realny Przedmioty irrealne

Byt fizyczny Byt Byt psychiczny Przedmioty Przedmioty
psycho- idealne intencjonalne
fizyczny (n. p. przedmioty (walory)

matematyki)

Życie duchowe

Schemat ten uwidocznia, że przyjmujemy poza pań­
stwem bytu realnego i państwem przedmiotów irrealnych trze­
cie państwo faktów duchowych. Poza tym widać z niego, jak 
dzielimy wszystkie przedmioty poznania i gdzie wśród nich 
umieszczamy życie duchowe.

Już Hegel miał to poczucie, że kultura jest faktem, któ­
rego nie można umieszczać w jednym szeregu z m aterią i psy-

18*



276

chiką. Uznał on ją za syntezę między przyrodą a ideą. Ta 
formuła jest jedną z tych genialnych intuicyj, które uczyniły 
z Hegla wielkiego odkrywcę życia duchowego. Swoją drogą 
zadowalającą ona nie jest ze względu na użyty w niej termin: 
idea. Cóż bowiem Hegel rozumiał przez ideę? — „Jedność 
pojęcia i realności". — Nie odpowiada to temu, co rozumiemy 
przez walor, który przecież nie jest ani pojęciem, ani realno­
ścią, lecz obowiązywaniem.“ Hegel ten moment w kulturze nie­
potrzebnie zracjonalizował, a zarazem uczynił go bytem me­
tafizycznym. Jego „idea" skutkiem tego bardzo daleko od­
biega od tego, co można wykryć w życiu duchowym., bez­
stronnie je opisując.

Ten błąd wyniknął stąd, że Hegel nie rozporządzał je ­
szcze pojęciem waloru. Doszedł do niego dopiero Lotze, ana­
lizując podstawowe pojęcia platońskiej filozofii. On też na­
dał nazwę wypreparowanemu przez siebie pojęciu^). Dopiero 
też od czasu Lotzego stało się możliwym bardziej precyzyjne 
niż u Hegla ujęcie życia duchowego. Spotykamy się z nim 
przede wszystkim u filozofów kultury, należących do połud­
niowo-zachodniej szkoły niemieckiej. Z tej grupy na szcze­
gólną uwagę zasługuje Henryk Rickert.

System Rickerta jest dychotomiczny. Panuje w nim ten­
dencja do operowania kontrastowo przeciwstawnymi parami 
pojęć. Podstawowy zaś kontrast stanowią dwa państwa: — 
z jednej strony państwo bytu realnego (rzeczywistość) — 
z drugiej państwo wartości, pojętych jako czyste walory. 
Istnieje jednak jeszcze trzecie państwo, w którym wartość 
i rzeczywistość łączą się ze sobą. Rickert nazywa je pośred­
nim państwem immanentnego sensu )̂ . Jest ono dla niego 
jakby „węzłem świata, w którym  zbiegają się rozmaite nici 
poznanego, a przez to rozłożonego na swe elementy ko­
smosu". Materiałem, wypełniającym to trzecie państwo, jest

Rudolf Hermann Lotze, System der Philosophie, t. I, Logik, 
Lipsk,. 1874.

-) Das Zwischenreich des immanenten Sinnes, System der Philoso­
phie, Tübingen, 1921, t. I, str. 254.



277

życie kultury, W nim i tylko w nim rzeczywistość łączy się 
z wartością )̂.

Przyjmujemy wraz z Rickertem, że życie duchowe na­
leży do trzeciego państwa, bo to najlepiej zgadza się z doko­
nanym przez nas opisem kultury. Czyż bowiem zarówno we 
wszystkich czynnościach i procesach kulturalnych, jak we 
wszystkich obiektywacjach nie wykrywaliśmy stale łączenia 
się w spoiste całości faktów realnych z irrealnymi? Każda 
sensowna całość jest takim właśnie połączeniem. Ale też dla­
tego znajduje się ona w osobliwym stosunku do bytu real­
nego. Będąc zawsze czymś psychicznym, lub psychofizycz­
nym, a więc należącym do tego bytu, jest ona zarazem czymś, 
co poza ten byt wykracza.

Trzecie państwo faktów duchowych ma fundamenty głę­
boko wpuszczone w byt realny. Zarazem jednak ma ono 
swoją odrębność i rządzi się własnymi prawami. Jest wobec 
bytu fizycznego i psychicznego autonomiczne. Kto o tym pa­
mięta, dla tego rozszerzają się możliwości, zawarte w alter­
natywie, dotyczącej bytu fizycznego i psychicznego. Z tego, 
że jakiś realnie istniejący fakt nie jest fizyczny, w ynika dla 
niego nie tylko to, że on musi być albo psychicznym, albo 
psychofizycznym, lecz również to, że będąc psychicznym lub 
psychofizycznym, może być nadto duchowym.

2. H i e r a r c h i a  b y t u

Drugie ontologiczne zagadnienie kultury możpa by tak 
sformułować: — czy zarysowany w poprzednim punkcie sto­
sunek życia duchowego do przyrody stanowi jakiś wyjątek 
w architektonice całego bytu, czy też pozostaje z tą architek- 
toniką w zgodzie? Nie potrzebuję tłumaczyć, jak ważne jest 
to pytanie. Gdybyśmy bowiem mieli tu do czynienia z w yjąt­
kiem, byłby powód do niepokoju, czyśmy aby trafnie wyzna­
czyli życiu duchowemu miejsce wśród innych przedmiotów

Tamże, str. 319 i n.



278

poznania. Jeśli natomiast stosunek życia duchowego do przy­
rody dobrze się wiąże ze stosunkami, zachodzącymi między 
różnymi częściami przyrody, mielibyśmy prawo widzieć 
w tym pożądaną wskazówkę, że znajdujemy się na właści­
wej drodze.

Jakaż więc jest architektonika bytu? *— Spośród róż­
nych prób rozwiązania tego zagadnienia za najbardziej trafną 
uważam pochodzącą od Mikołaja Hartmanna.

W metafizyce zawsze przeważały tendencje moni- 
styczne. Ogromna większość myślicieli, którzy się zagłębiali 
w zagadnienia bytu, przyjmowała, że całą jego rozmaitość 
można wytłumaczyć za pomocą jednej jakiejś zasady. To było 
wspólne założenie zarówno materialistów, jak  idealistów. 
Różnica między tymi dwoma obozami polegała tylko na tym, 
że jedni cały byt chcieli sprowadzać do materii, gdy drudzy 
wszystko, co istnieje, chcieli wyprowadzać z ducha. Jedni 
tłumaczyli świat wyłącznie tylko od dołu, gdy drudzy — w y­
łącznie tylko od góry.

N. Hartmann w zdecydowany sposób przeciwstawia się 
tym monistycznym tendencjom. Powołując się na wyniki ba­
dań najrozmaitszych nauk empirycznych, wskazuje on na to, 
że byt ma b u d o w ę  w a r s t w o w ą .  Cztery główne war­
stwy bytu rozróżnił N. Hartmann. Te warstwy to: — 1) na­
tura martwa, 2) życie biologiczne, 3) życie psychiczne, 4) ży­
cie duchowe. Z tych czterech warstw zbudowany jest byt. 
Są one w nim w ten sposób spojone, że jedne z nich służą 
za fundament dla drugich. Tak więc procesy fizyczne i che­
miczne są warstwą nosicielską w stosunku do życia biologicz­
nego, to znowu życie niesie na sobie życie psychiczne, na 
którym z kolei rozwija się życie duchowe.

Idźmy teraz w odwrotnym kierunku. Zauważymy wów­
czas, iż choć życie duchowe zależy od życia psychicznego, 
na którym jest zbudowane, to jednak nie da się do niego spro­
wadzić bez reszty. Zachowuje wobec niego wyraźną odręb­
ność, podlega własnym prawom, jest autonomiczne. W  po-



279

dobny sposób zachowuje się życie psychiczne wobec, biolo­
gicznego, biologiczne wobec przyrody martwej.

Zależności, które wykrywam y między przyległymi w ar­
stwami bytu, są jednokierunkowe. Nie dają się odwracać. 
Z tego n. p., że nie ma życia biologicznego bez procesów fi­
zycznych i chemicznych, nie wynika, aby nie mogło być przy­
rody martwej, pozbawionej życia biologicznego. To samo. da 
się powiedzieć o życiu psychicznym w stosunku do biologicz­
nego i duchowego w stosunku do psychicznego.

W szystkie te stosunki pomiędzy warstwami bytu N. 
Hartmann ujął w następujących trzech punktach:

1. Każda warstwa ma własne zasady, prawa, czyli ka­
tegorie )̂. Nigdy nie da się zrozumieć bytu jednej warstwy 
w jego odrębności na podstawie kategoryj innej warstwy 
i przy tym — ani na podstawie kategoryj wyższej warstwy — 
te bowiem nie mają zastosowania — ani na podstawie kate­
goryj niższej warstwy — te bowiem nie dosięgają. Kategorie 
bytu nie mają budowy monistycznej. Świata nie można w y­
tłumaczyć, powołując się na jedną jakąś zasadę, lub grupę 
zasad. W szelkie tego rodzaju próby prowadzą do pogwałce­
nia odrębności poszczególnych kategoryj. Państwo kategoryj 
samo ma budowę warstwową. Jego różnorodność jest tak 
samo wielka, jak różnorodność warstw bytu.

2. Świat jest tak zbudowany, że w nim wyższa warstwa 
zawsze jest niesiona przez warstwę niższą. O tyle też jej byt 
nie jest samodzielny, lecz „spoczywa na podłożu". W szelka 
w arstw a wyższa w tym znaczeniu zależy od niższej. Kierunku 
jednak tej zależności nie można odwrócić. Tym stosunkom 
odpowiada kierunek zależności w państwie kategoryj: — niż­
sze kategorie powracają w wyższych w charakterze elemen­
tów, wyższe zatem kategorie zależą od niższych. Nie mogą 
one przełamać ich budowy — mogą tylko budować nad nimi 
i przez to zmieniać pierwotną ich formę. Niższe kategorie

Kategoryj Hartmannowskich nie należy mieszać z kategoriami 
wartości, o których była mowa w Rozdz. XIII.



280

zawsze są s i l n i e j s z e  od wyższych. Można to nazwać 
„prawem siły". Jest ono podstawowym prawem zależności, 
zachodzącej między kategoriami bytu.

3. Zależność jednak wyższej warstwy bytu nie osłabia 
jej autonomii. Niższa warstwa jest dla niej tylko podłożem, 
warunkiem koniecznym. Ponad nim rozpościera się szerokie 
pote dla odrębnych ukształtowań i samodzielnego charakteru 
wyższej warstwy. Świat” organiczny rozwija się, co prawda, 
na podłożu materialnym, jednak bogactwo jego form i cud 
życia nie pochodzą od niego, lecz są czymś nowym, co do 
niego dochodzi. Tak samo życie psychiczne jest czymś nowym 
w stosunku do organicznego, a duchowe w stosunku do psy­
chicznego. To coś nowego, co się poczyna wraz z każdą w ar­
stwą, jest samodzielnością lub „swobodą" wyższej kategorii 
w stosunku do niższej. Ta swoboda sprowadza zależność do 
naturalnej miary, aby wraz z nią współistnieć w jedności 
wszystkich warstw. Prawo jej można w związku z poprzed­
nim sformułować w następujący sposób: niższe kategorie są, 
co prawda, silniejsze, ale wyższe kategorie są jednak ponad 
nimi swobodne .

Te uogólnienia N. Hartmanna dobrze ujmują stosunki, 
któreśmy wykryli pomiędzy życiem duchowym, a psychicz­
nym. Ale równie dobrze się stosują i do pozostałych warstw 
bytu. W ynika stąd, iż życie duchowe nie pozostaje w jakimś 
wyjątkowym stosunku do życia psychicznego, lecz się na nim 
buduje na tych samych zasadach, które można wykryć w sto­
sunku życia psychicznego do biologicznego i życia biologicz­
nego do natury martwej.
» Co więcej, zasady te znajdują zastosowanie i wewnątrz 
życia duchowego. I ono bowiem, jak mogliśmy się poprzednio 
przekonać, ma budowę warstwową. Rozróżniliśmy w nim trzy 
piętra: — piętro kultury materialnej, cywilizacji i kultury du­
chowej. Każde z tych pięter ma swoją odrębność, której od-

h Nikolai Hartmann, Problem des geistigen Seins, str. 15—16, patrz 
również tegoż autora: Kategoriale Gesetze, Philos. Anzeiger, Bonn 1926, 
I, zesz. 2.



281

powiada, jak staraliśmy się w poprzednim rozdziale wykazać, 
osobny s t o p i e ń  wartości. Każde niższe piętro, mówiąc ję­
zykiem N. Hartmanna, jest „silniejsze" od wyższego, ale każde 
wyższe piętro zachowuje swą autonomię w stosunku do niż­
szego — tak długo przynajmniej, dopóki kultura jest żywotna 
i zdrowa. Zamachy na autonomię górnych pięter zdarzają się 
w życiu duchowym — to prawda! Mają one jednak charakter 
zaburzeń, kończących się w jednych wypadkach wyzdrowie­
niem — w innych«— chorobą i śmiercią. Takie zaburzenia za­
chodzą nie tylko między warstwami kultury. Znamy je aż 
nazbyt dobrze ze stosunków, zachodzących między warstwą 
bytu organicznego i nieorganicznego. Tu należą różne kata­
strofy żywiołowe, niszczące byt organiczny, po których jed­
nak on się często odradza ze zwiększoną żywotnością.

Z rozważań, dotyczących architektoniki bytu, wyłania 
się wniosek, iż byt, podobnie jak kultura, ma budowę hierar­
chiczną. Podobnie też jak  w hierarchii kultury, tak i w hie­
rarchii bytu warstwy wyższe mogą być niszczone przez niż­
sze, dopóki jednak istnieją, są do nich niesprowadzalne. Bu­
dujący się na tej podstawie pogląd na życie pozwala wznieść 
się ponad zastarzały spór pomiędzy idealizmem i materializ­
mem historycznym. Sporem tym zajmowaliśmy się w roz­
dziale III tej książki. Stwierdziliśmy już wówczas, że on się 
rozwinął na gruncie wspólnego obydwu walczącym obozom 
przypuszczenia, jakoby z dwu czynników, składających się 
na proces historyczny, jednego duchowego, a drugiego m ate­
rialnego, jeden musiał być podstawowym, a drugi pochod-^ 
nym. Pod tym względem Marx zgadzał się z Reglern, różnił 
się zaś od niego tym, że gdy Hegel za podstawowy czynnik 
uważał ducha, to Marx — materię.

Nie trudno obecnie zrozumieć, jakiego rodzaju pogląd 
metafizyczny leży u podstawy zarówno idealizmu, jak m ate­
rializmu dziejowego. Jest to ten symplifikujący monizm, który 
zakłada, że wszystko w bycie da się wytłumaczyć za pomocą 
jednej zasady — mniejsza o to, duchowej, czy m aterialnej. 
W ystarczy odrzucić to założenie, wystarczy przyjąć naszki-



282

cowany tu pogląd na hierarchiczną budowę bytu, aby zrozu­
mieć, jak fałszywie było postawione wyjściowe zagadnienie 
w całym tym sporze. Jakież prawo mamy bowiem zakładać, 
że na historię składają się tylko dwa czynniki: duchowy i ma­
terialny, skoro istnieje więcej warstw bytu i żadna z nich nie 
da się sprowadzić do niższej? Czyż badania historyczne nie 
wykazują, że czynniki biologiczne i psychiczne odgrywają 
również ważną rolę w procesie dziejowym? A czynnik du­
chowy nie jest przecież jednolity! Trzeba’ w nim rozróżniać 
i kulturę materialną, i społeczno-obywatelską i w ściślejszym 
znaczeniu duchową — a każda z tych warstw ma swoją sa­
modzielność i nie da się sprowadzić do innych.

Czynników zatem procesu historycznego jest znacznie 
więcej, niż dwa. Żadnego też z nich nie można uznać za pod­
stawowy, a pozostałych za pochodne. Każdy bowiem ma swą 
samodzielność. Każdy opiera się próbom sprowadzenia go do 
roli jakiegoś epifenomenu. Rzeczywistość historyczna, jednym 
słowem, jest o wiele bardziej skomplikowana, niż to chcą przy­
znać symplifikujące ją monistyczne doktryny. I zadanie hi­
storyka jest o wiele trudniejsze i głębsze od interpretowania 
historii, czy to w duchu materialistycznym, czy też ideali­
stycznym.

Wyzwolić się z doktryn, zacieśniających pogląd na świat 
i życie, patrzeć bez żadnych uprzedzeń w przeogromne bo­
gactwo bytu, uczyć się bezpośrednio od rzeczywistości, nie 
wtłaczając jej przemocą w za ciasne dla niej formy: — oto 
tendencja, którą przeciwstawiam symplifikującym zakusom 
ciasnego monizmu. Czy pogląd na świat, do którego się do­
chodzi tą drogą, mamy nazwać pluralistycznym? — Mniejsza 
o nazwę! Jeśli jednak to jest pluralizm — to pluralizm 
w z g l ę d n y .  Zwalczając bowiem wszelkie doktryny, zubo­
żające rzeczywistość, dążąc do poznawania jej w całej roz­
maitości, nie zamykam się przed myślą, że ta rozmaitość może 
być jednak zarazem jednością. Na to, że ona nie tylko m o ż e  
być jednością, ale j e s t  jednością, zdaje się wskazywać oko-



283

liczność, iż te same zasady architektoniczne rozciągają się na 
wszystkie warstwy bytu. Pomimo katastrof, wstrząsających 
bytem, ma on budowę hierarchiczną. Byt jest hierarchią — 
•a hierarchia -^^jednością, opanowującą rozmaitość...

3. T a j e m n i c a  k u l t u r y  i c z ł o w i e k a

Zagadnienia architektoniki bytu nie wyczerpują naj­
ogólniejszych zagadnień życia duchowego. W nim bowiem 
byt łączy się z irrealnym walorem. W  jaki sposób to jest moż­
liwe? W jaki sposób państwo bytu może się łączyć w jedną 
żywą całość z państwem irrealnych walorów? Oto trzecie za­
gadnienie kultury. Ma ono niewątpliwie charakter ontolo- 
giczny, bo dotyczy tej strony kultury, która jest bytem. Ale 
ma również charakter wykraczający poza ontologię, bo do­
tyczy i tego, co w kulturze bytem nie jest. Aby to zaznaczyć, 
powiadam, że ono ma charakter metafizyczńy.

Że walory w życiu duchowym się realizują, to jest fakt, 
który człowiek kulturalny przeżywa nieustannie. Z tego bo­
wiem życie duchowe się składa. To stanowi jego treść naj­
istotniejszą. Ta jednak okoliczność, że to się dzieje, bynaj­
mniej nie rozwiązuje pytania, w  jaki sposób to jest możliwe? 
W iele bowiem dzieje się spraw, które mimo to są dla nas ta­
jemnicą. Spośród wszystkich najbardziej tajemniczą, choć za­
razem najbardziej codzienną, jest łączenie się w życiu du­
chowym irrealnych walorów z realnym bytem. Im bardziej 
bowiem wmyślamy się w te dwa państwa, tym większa prze­
paść rozwiera się między nimi. Dla m y ś l i  poznawczej one 
stanowią dwa kontrastowe przeciwieństwa. Tymczasem 
w p r z e ż y c i u  kulturalnym one się ze sobą łączą. Odbywa 
się to, co prawda, nie bez oporów, nie bez buntów, nie bez 
zdrad nawet ze strony bytu. Ale się odbywa! W  arcydziełach 
zaś ludzkich to połączenie jest niemal doskonałe.

Kulturę można, co prawda, tłumaczyć Człowiekiem. 
Można powiedzieć, iż walor sam przez się nigdyby nie prze-



284

szedł od swej irrealności do realizowania się w bycie. Pod 
tym względem jest on bezsilny. Od niego wychodzi tylko apel 
do realizowania tego, co być powinno. Jest on pod tym wzglę­
dem podobny do proroka, który widzi, co należy uczynić 
i wzywa do czynu, ale sam nie działa. Musi przyjść dopiero 
bohater, który głos proroka usłyszy i czyn spełni. Kto może 
być względem waloru tym bohaterem? Tylko człowiek! Jego 
bowiem osobowość jest jedynym punktem w realnym świę­
cie, w którym ten świat otwiera się dla wezwania, pochodzą­
cego od państwa wartości. Poza tym na ten apel jest głuchy. 
W szystko poza człowiekiem kroczy w przyrodzie po drogach 
wytkniętych przez konieczność, obojętne na wezwanie po­
winności. Tylko człowiek słyszy jej głos. Tylko człowiek roz­
porządza mocą, aby ten głos powinności w stwarzanym przez 
siebie świecie kultury zrealizować.

Pod tym względem stanowisko człowieka wśród trzech 
państw, o których była mowa, jest zupełnie wyjątkowe. On 
jeden jest obywatelem dwu państw naraz — państwa bytu 
realnego i państwa irrealnych walorów. To go czyni pośred­
nikiem między tymi państwami. Dzięki dopiero jego pośred­
nictwu walory łączą się z bytem. Ten cud dzieje się w twór­
czości człowieka, z której powstaje trzecie państwo życia 
duchowego.

Takie stanowisko wśród trzech światów stanowi o god­
ności człowieka, a zarazem napełnia go poczuciem odpowie^ 
dzielności. Takie stanowisko wystawia go na próby i walki, 
będące losem każdej istoty moralnej. Determinacje, pocho­
dzące od świata wartości, muszą w niej walczyć z zasadniczo 
od nich różnymi determinacjami, pochodzącymi od bytu. 
W  tych warunkach konflikty są nieuniknione. Toteż pełnym 
konfliktów jest duch subiektywny. Wiecznym bojowaniem 
jest też całe życie duchowe. Takiego bojowania nie ma w by­
cie realnym poza człowiekiem. Nie ma go i w irrealnym pań­
stwie walorów, wołającym, jak prorok: to być powinno! 
Wiecznym bojowaniem jest tylko życie bohatera, który głos 
proroka słyszy i pełni jegó przykazania w swoich czynach.



285

Takim bohaterem musi być każdy z nas, o ile chce być w ca­
łej pełni człowiekiem... )̂.

Powróćmy do metafizycznego zagadnienia kułtury. Czy 
rozwiązaliśmy je, tłumacząc w ten sposób kulturę człowie­
kiem? — Bynajmniej! — I w  człowieku bowiem, jak  w kul­
turze, natrafiamy na niedające się wyjaśnić rozumem połą­
czenie bytu z walorem. Co jest tajemnicą kultury, to jest ta ­
jemnicą *i człowieka.

Na innej drodze szukali rozwiązania tego zagadnienia 
ci wszyscy, którzy w kulturze widzą tylko dopiero pierwszy 
szczebel życia duchowego. To życie, powiadają oni, nie koń­
czy się nawet na najwyższych szczytach kultury. Ma ono bo­
wiem wyższe swoje regiony, których już człowiek nie zna 
z własnego doświadczenia. Do tych regionów dociera jednak 
metafizyka, tworząc hipotezy wybiegające poza granice 
nauki; do tych regionów wznosi się również wiara religijna. 
Jeśli te  wyższe regiony istnieją, to i one, jak kultura, są syn­
tezami bytu i waloru. Kultura nie jest już przy takim założe­
niu jedyną sferą życia duchowego. Zakres pojęcia: duch się 
rozszerza. Duch staje się ogromem, duch staje się niezmie­
rzonym oceanem, a kultura jest tą jego cząsteczką, którą żyje 
uduchowiony człowiek.

Z tak rozszerzonym pojęciem ducha spotykamy się 
w różnych systemach metafizycznych. W ybieram z nich je­
den dla przykładu. Niech nim będzie wyłożony w „Ojcze 
Nasz" system Augusta Cieszkowskiego. W edług tegoujfilozofa 
duch jest „syntezą Bytu i Logosu" )̂. Prawda to, że Cieszkow­
ski przez Logos rozumiał „Myśl", „Ideę". Ale ta „Myśl", ale 
ta „Idea" jest celem i normą, jak o tym świadczą różne miej­
sca w „Ojcze Nasz", a zwłaszcza dopisek, w którym autor 
oświadcza, że przez „Myśl" rozumie to samo, co Arystoteles 
rozumiał przez formę (eI5oę) )̂. Pojęcie waloru zawiera się za-

Por. N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins, st. 137—139. 
2) August Cieszkowski, Ojcze Nasz, 1922, Poznań, t. II, str. 330 i n. 
®) Tamże, str. 334.



286

tern w dość mętnych pojęciach „Logosu", „Myśli" i „Idei" 
u Cieszkowskiego.

Z dalszych wywodów autora wynika, że duch jest zaw­
sze „żywą całością, różnorodność w j-edności własnej obejmu­
jącą". Duch jest osobą, a raczej hierarchią osób. „Są w sferze 
Ducha", czytamy w „Ojcze Nasz", „niższe i wyższe szczeble, 
warstwy, stopnie i potęgi. Są duchy podrzędne i główne, 
środkowe i celne — mniej albo więcej ograniczone, mniej lub 
więcej rozwinięte... W szak człowiek jest Duchem — i Kościół 
jest Duchem; — ale Bóg nareszcie jest absolutnym Duchem — 
Wszechduchem Duchów" )̂.

Co sądzić o tego rodzaju konstrukcjach metafizycz­
nych? Czy one mogą wyjaśnić tajemnicę, o którą nam cho­
dzi? — Bynajmniej! — i to z dwu względów. Po pierwsze, owe 
wyższe regiony życia duchowego, o których mówią metafi­
zycy, znajdują się poza granicami poznania. Nie będąc przed­
miotami wyobrażeń spostrzegawczych, mogą one być jedy­
nie przedmiotami tych pojęć, które Kant nazwał „pustymi". 
W przedmioty takich pojęć można wierzyć, poznać ich jed­
nak niepodobna. Gdy w nie wierzymy, stają się one dla nas 
tajemnicami wiary. — Po drugie, połączenie wałom  z bytem 
nie stałoby się bardziej zrozumiałe, gdyby występowało nie 
tylko w kulturze, lecz i w innych regionach życia duchowego. 
Tajemnica nie przestałaby być tajemnicą przez to, że się roz­
szerzył jej zakres. A zatem próba wyjaśnienia, polegająca na 
podciągnięciu kultury pod szersze pojęcie metafizycznego 
ducha również zawodzi. Tajemnicy nie można wyjaśniać ta­
jemnicami.

Nie dziwmy się temu, że nas tyle otoczyło tajemnic. 
W  rozważaniach naszych dotarliśmy do granic poznania. 
Każde badanie poprowadzone dość daleko, dociera do tych 
granic. Zatrzymując się w tym punkcie, możemy już tylko 
powtórzyć za wieszczem: „mrok tajemnic nas otacza". Nasza

Tamże, str. 338. Uderzające jest w tych miejscach pokrewieństwo 
między nauką o Duchu Cieszkowskiego a założeniami personalistycznej 
filozofii Williama Sterna.



287'

tajemnica jest tą „zagadką życia", nad którą, jak powiedział 
Heine, „męczyło się już wiele głów rozmaitych: — głów 
w znaczonych hieroglifami czapkach, w turbanach, czarnych 
beretach, perukach i tysiące innych biednych spoconych głów 
ludzkich" )̂. Nie odmawiając głębszego znaczenia i tym w y­
siłkom ludzkiego umysłu, nie będę jednak tworzył w tej 
książce mitów, ani budował metafizycznych hipotez. W olę 
jeszcze raz powtórzyć za Newtonem: — hypotheses non lingo. 
W olę naśladować raczej Polybiosa niż Klydesa. Obydwaj są  
postaciami, występującymi w wierszu Alberta Samain'a, k tó­
rym zamykam tę książkę: j

M ą d r o ś ć

Polybios, starzec pełny wiedzy tajemniczej.
Który mądrość stuletnią od bogów dziedziczy. 
Siedząc na trawie obok Klydesa, pasterza.
Gwarzy i nasłuchuje, jak noc schodzi świeża 
I patrzy zamyślony w zatoki pustkowie 
Na powstających z morza konstelacyj mrowie. 
Czysty; łagodny Klydes, co ma bielsze lica 
Od marmuru jasnego przy świetle księżyca.
Unika głośnych igrzysk, lekkomyślnej wrzawy,
I starzec z całej młodzi na niego łaskawy 
Toczy wiedzę z kędziornej brody falą litą 
Dla niego tylko — niby oliwę obfitą.
Mówi o kwiatach, płodach, truciznach, balsamach,.
0  wiatrach niebios różnych i pór roku zmianach. 
Wszędzie wskazuje ducha p*o przyrody schodach. 
Życie, kwitnące w światła wesołych ogrodach
1 sławi ręki zwolna rozszerzanym ruchem 
Połączenie wód ciemnych z płomieni podmuchem. 
Klydes słucha go chciwie. Trudno mu dosiedzieć. 
Jeszcze nie dość usłyszał; chciałby więcej wiedzieć,.

h H. Heine, Fragen, Buch der Lieder.



288

Pojąć wszystko, uchwycić praw a ostateczne,
Piąć się po szklanych schodach w tajemnice wieczne 
I przez ocean czasu, liczby i przestrzeni 
Dojrzeć choćby na chwilę płonącą wśród cieni 
Pod zasłoną, usianą złotych gwiazd milionem 
Twarz tę, której wzrok żywy śmiertelnemu — zgonem. 
W re żarem. Myśl szalona jak lawa w nim wzbiera. 
Oczy świecą gorączką, dech płuca rozpiera...
Lecz starzec powstrzymuje m ło d ^ o  sąsiada.
Palec kładzie na ustach i nie odpowiada.
Klydes zadrżał... Zrozumiał swą pychę — i słyszy. 
Blednąc, jak  tam, na łonie nieskończonej ciszy 
Każdy dźwięk zuchwałego z tajemnicą boju 
Spada bez końca na dno wiecznego spokoju )̂.

WflUOTEKA
Lłiw ttrt^

Albert Samain, Aux Flancs du Vase, tłumaczenie własne.



INDEKS AUTORÓW

Abramowski E. 226, 227 
Aischylos 211 
Ajdukiewicz K. 16 
Arystoteles 285 
Augustyn św. 211, 212, 219

Baley St. 16 
Barker E. 263 
Barth P; 171 
Bergson H. 19 
Bernard L. i243 
Bierdiajew M. 118»
Brentano F, 68, 271 
Brzozowski S. 167 
Bujak F. 41, 42 
Burckhardt J. 39—40 
Byron G. 121

Chateaubriand F. R. 90 
Cieszkowski A. 285—286 
Cohn J. 87
Comte A. 211, 216, 217, 220, 251 
Condorcet A. 211 
Czarnowski St. 26—29, 33, 38 
Czekanowski J. 213

Dawid J. Wł. 14, 19 
Descartes R. 18
Dilthey W. 40, 121, 204, 206, 252 
Du Bois Reymond E. 12 
Durkheim E. 26

Ehrenfels Ch. 126 
Erismann Th. 12, 31, 71 
Eucken R., 15, 49 
Eurypides 211 

2ycie duchowe

I Ferguson A. 204 
I Foerster F. W. 167 
I Fonsegrive G. 243 

Ford H. 125, 147, 269 .
Frank H. 7
Freyer H. 12, 45, 153 
Frycz Modrzewski A. 190

Gaillard G. 243 
Goethe W. 146, 157, 254

Handelsman M. 241 
Hartmann N. 12, 21, 35, 61, 112, 114, 

160, 237, 238, 278—281, 285 
Hegel G. 20—21, 35, 36, 37, 59, 66, 

211, 216, 217, 237, 247, 275, 276, 
281

Heine H. 287 
Helwecjusz K. A. 211 
Hessen S. 176 
Hill D. J. 213 
Hobbes T. 56 
Homer 18, 113 
Husserl E. 154 
Huxley A. 264

Jezus 211, 228

Kant I. 20, 106 
Kerschensteiner G. 145 
Klages L. 16 
Kleiner J. 121 
Kochanowski J. 22 
Konarski S. 190, 261 
Koneczny F. 205

19



290

Kożmian K. 123 
Köhler W. 62 
Krasiński Z. 119, 144, 177

Lamprecht K. 204 
Levy-Bruhl L. 64—65 
Lotze R. H. 86, 276 
Lubbock J. 2Î3 
Lukrecjusz 211

Machiavelli N. 241 
Maeterlinck M. 241 
de Maistre J. 213
Majewski E. 16—17, 24—26, 33, 241 
Malebranche N. 121 
Marx K, 35, 36, 37, 211, 216, 217, 

247, 281 
Massis M. 118 
Maurois A. 183 
Mauss M. 28 
Messer A. 83
Mickiewicz A. 20, 59, 123, 155, 175, 

194—195, 225—226, 227, 244 
Mili J. St. 251 
Moor G. E. 96, 274 
de Morgan J., 214 
Moszyński K. 16, 229—237, 244

Newton I. 287 
Nietzsche F. 165

Osiński L. 123 
Otto R. 90

Paweł św. 265 
Piaget J. 65
Plato 19, 93, 113, 149, 253 
Pliniusz 211 
Poincaré R  57, 58

Rej M. 22
Rickert H, 40, 93, 96, 176, 247, 274, 

276
Roscher W. 204 
Rousseau J. J. 56, 93—94

Rozwadowski J. 17 
Rubczyński W. 14—15, 116—118

Saint Simon K. H. 219 
Samain A. 287, 288 
Scheler M. 171 
Schweitzer A. 30, 204 
Seneka 211
Sęp Szaizyński M. 188 
Sigwart Ch. 32, 39, 271 
Simmel G. 116
Słowacki J. 67, 115, 201, 243 
Sofokles 211, 274 
Sokrates 19
Spencer H. 211, 216, 217 
Spengler O. 118, 201—208 
Spranger E. 121, 128, 273 
Staszic S. 262 
Stern W. 144, 286 
Suchodolski B. 21 ,̂ 219—220 
Szekspir W. 186 
Szewczuk W. 126 
Sztejnbarg D. 141

Tarde G. 151 
Tumlirz O. 242
Twardowski K. 51—55, 100, 101, 114, 

121, 123, 154, 271

Vico J, B. 204, 209, 218, 241

Wędkiewicz St. 17, '241—244 
Whately 213
Wilamowitz-Moellendorf U. 204 
Windelband W. 40 
Witasek S. 68 
Witwicki W. 118, 126 
Wundt W. 66, 106 
Wyspiański S. 147

Ziehen T. 72 
Zieliński T. 208, 252 
Znaniecki F. 170

Żeromski S. 215



INDEKS RZECZOWY

Absolut 20—21
Aksjologia kultury 33, 74, 231, 244— 

256, 273
Autonomia 258. 270 
Autotelia 144

Barbarzyństwo 112, 209—210, 212
Behavioryzm 35
Bezduch 243
Biologia kultury 24—26

Cel 22, 24, 37, 69—70, 74, 105—107, 
143—144, 170 

Celodążność 67—73 
Cykle rozwojowe 214, 218 
Cywilizacja 17, 240—244, 250, 259— 

264, 280
Człowieczeństwo 222 
Człowiek wieczny 194—195 
Czynności 22—23, 49—98

Definicje kultury 41—43
Dezintegracja 270
Dobro kulturalne 107—109, 122
Dobra obsługujące 108
Dobra pośredniczące 108
Duch 17—23
Duch absolutny 21
Duch obiektywny 21, 58—62, 164
Duch subiektywny 21, 164
Duch zobiektywizowany 21, 161
Dziedziny kultury 248—253

Eros 149, 262 
Ewolucja 182

Filozofia kultury 44, 45

Heterogonia celów 106—107 
Heterotelia 144
Hierarchia 257—269, 270, 277—283 
Historia 32, 39—41, 193—195

Idealizm dziejowy 35—38, 281
Instynkt 62—67
Integracja 270
Interpsyche 17
Introcepcja 144, 170, 175, 269
Introspekcja 34, 161
Intuicja 31, 57

Jakość postaci 126

Kategorie bytu 279—280 
Kategorie wartości 248—253 
Kręgi kultury 199—208 
Kształtowanie (się) 142—146, 170 
Kultura 17, 20, 21—23, 24—33, 34— 

46, 133—288
Kultura duchowa 228—240, 257— 

258, 280
Kultura materialna 228—240, 264— 

270, 280
Kultura żywa i martwa 42, 133—137 
Kulturocentryzm 209 
Kulturowy — kulturalny 45—46

Ludzkość 219—228

Magma 65—67, 151, 205 
Materializm dziejowy 35, 38, 281 
Metafizyka 17, 21, 35, 36, 37, 118, 

278, 285, 287
Monizm 36, 209—211, 212, 281, 282 
Moralność 20—21

19*



292

Nauka 17, 20—21 
Niedorastanie 258 
Nieświadomość 58

Obiektywacja 159—167, 174—175,
177—178, 273 

Obyczaj 20—21 
Odpadanie 258, 260 
Ontologia kultury 271—288 
Osobowość 150

Piętra kultury 246—248 
Plany 111—116, 179 
Pluralizm 36, 282—283 
Podziały kultury 229—256 
Pokrewieństwo struktur 125—129,;̂  

203
Postęp 37, 210, 211—218 
Postawa historyczna 191 
Prawo 20—21 /Procesy duchowe 133—195 
Przedmiot intencjonalny 70 '
Przeszłość 189, 191—195 
Przeświecanie 253—256 
Przyszłość 189—190 
Psychologia kultury 29—32, 273 
Refleksologia 34 
Religia 17, 20—21 
Rewolucja 182—183 
Rozumienie 124—129, 140—141, 143 
Rozwój 37

Selekcja u wrót życia 163—167 
Selekcja za wrotami śmierci 194 
Sens 107—110, 119—120, 127—129, 

175, 179, 187, 201, 253, 254, 272 
'Składniki kultury 49-—129 
Socjologia kultury 26—29, 38, 39 
Spirytyzm 18
Spoistość dóbr ktilturalnych 116— 

120, 270

Struktura 120— 129, 170 
Sztuka 17, 20— 21

Świadomość 56-r-62 
Światy, kultury 199— 208

Telehormizm 67— 73, 223 
Teraźniejszość 189, 191 
Tradycja 37, 168— 176, 177 
Transcendencja 71,'223 
Twórczość 146— 158, 186, 189— 190

Walor 84— 89, 273, 274, 275, 283 
W arstwy 11— 116 
W artość 33, 74— 98 
W artości absolutne 90— 98, 149, 176, 

249
Wartości demiurgiczne 150 
Wartości nienormatywne 78, 245, 

249 '
Wartości normatywne 78, 102— 105, 

245, 249
W artościowanie 33, 74— 98, 273 
W nikające używanie 137— 142 
W olność 151
W yczerpyw anie się obiektywacji 

181— 182
W ytw ory 22— 23, 42, 49, 51— 55, 99—  

129
W zbogacenie się obiektyw acji 180—  

181

Zasada potęgujących się kontrastów 
66

' Znaczenie 107— 110, 122, 179 
Zrosty 253— 256

Życie duchowe 8, 11— 17, 23, 33, 42, 
44, 51, 98, 136, 151, 158, 159— 176, 
184— 189, 195, 199— 228, 253—
256, 257— 288



T R E Ś Ć

P r z e d m o w a  

W s t ę p  ..........

C z ę ś ć  1

ZAGADNIENIA METODOLOGICZNE

R o z d z i a ł  I. Zycie duchowe a kultura ................................................  11
1. Chaos i kosmos ............................................................................... 11
2. Niektóre poglądy naszych autorów ............................................  13
3. Cztery znaczenia wyrazu: duch .................................................... 17

R o z d z i a ł  II. Różne aspekty kultury ............. ......................................  24
1. Ujęcia od zewnątrz .........................................................................  24

a. Biologia kultury ...........................................................................  24
b. Socjologia kultury .....................................................................  26

2. Ujęcia od wewnątrz .......................................................................  29
a. Psychologia kultury ...................................................................  29
b. Aksjologia kultury .....................................................................  33

R o z d z i a ł  III. Punkty wyjścia ...............................................................  34
1. Wyłączność, czy współdziałanie? .......................................... . 34
2. Definicje ............................................................................................  41
3. Charakter dalszych rozważań ........................................................ 43

C z ę ś ć  II

SKŁADNIKI ŻYCIA DUCHOWEGO

R o z d z i a ł  IV. Pojęcia podstawowe ............................................................  49
1. Czynności i w ytw ory .............................................................. 49
2. Ogólna teoria K. Twardowskiego ..................................................  51
3. Czynności i w ytw ory kulturalne ..................................................  54

R o z d z i a ł  V. Dolna granica czynności kulturalnych ........................  56
1. Kwestia świadomości .............................................................. 56
2. Kwestia instynktu ................................................................................. 62
3. Telehormizm ......................................................................    67



2^4

Str.
R o z d z i a ł  VI. Górna granica czynności kulturalnych .....................  74

1. Wartości normatywne i nienormatywne .................    74
2. Obiektywne warunki wartości .......................................................  79
3. Walor ................................................................   84
4. Wartości absolutne .......................................  90

R o z d z i a ł  VII. Sens wytworów kulturalnych ....................................  99
1. Podział wytworów ............................................................. .̂..........  99
2. Wytwory kulturalne a wartości normatywne .........................  102
3. Cel i wytwór ....................................................................................  105
4. Sens i znaczenie ............................................................................  107

R o z d z i a ł  VIII. Budowa wytworów kulturalnych ............................. 111
1. Plany i warstwy ..............................................................................  111
2. Spoistość dóbr kulturalnych .........................................................  116
3. Struktury wewnętrzne i zewnętrzne ..........................................  120

C z ę ś ć  III 
PROCESY DUCHOWE

R o z d z i a ł  IX. Trzy procesy duchowe splecione w jeden .............  133
1. Kultura martwa i żywa .................................................................  133
2. Wnikające używanie ....................................................................... 137

' 3. Kształtowanie się ............................................................................. 142
4. Twórczość ..........................................................................................  146

R o z d z i a ł  X. Obiektywacje w życiu duchowym ..............................  159
1. Pojęcie obiektywacji ....................................................................... 159
2. Selekcja u wrót życia ..................................................................... 163
3. Tradycja ............................................................................................ 168

R o z d z i a ł  XI. Bojowanie i poznawanie ................................................ 177
1. Napięcia i rozładowania ...............................................................  177
2. Dramat życia duchowego ...............................................................  184
3. Przyszłość, teraźniejszość i przeszłość ........................................  189

C z ę ś ć IV 

SYSTEM KULTURY

R o z d z i a ł  XII. Jedność życia duchowego ..............................................  199
1. Światy i kręgi kultury ....................................................................  199
2. Monizm regresyjny ............................................................................  209
3. Idea postępu ..........................................................................................  211
4. Idea ludzkości ......................................................................................  219

R o z d z i a ł  XIII. Rozczłonkowanie kultury ............ .................................  229
1. Podział klasyczny ..............................................................................  229
2. Podział „ja —  my —  to" ..............................................................  237
3. Kultura a c y w iliz a c ja ..........................................................................  240
4. A ksjologia podziału „klasycznego" ..............................................  244



295

Str.
a. Piętra kultury ...............................................................................  246
b. Dziedziny kultury .......................................................................  248
c. Zrosty i przeświecanie .................................................   253

R o z d z i a ł  XIV. Hierarchia życia duchowego ....................................  257
1. Kultura duchowa ...............................................................................  257
2. Cywilizacji ....................................................................................... 259
3. Kultura materialna ...........................................................................  264
4. Integracja i dezintegracja '.............................................................  270

•
R o z d z i a ł  XV. Ontologia kultury .......................................................... 271

1. Trzy państwa ............. ; ..................................................................... 271
2. Hierarchia bytu ..............................................  277
3. Tajemnica kultury i człowieka ....................................... , ...........  283

I n d e k s  a u t o r ó w  .....................................................................................  289
I n d e k s  r z e c z o w y  ......................................   291




